



ISSN 2003-699X العدد ه٤ / أكتوبر٢٠٢٣ Oktober 2023

نشرة اخبارية شهرية تغطي الجهود والنشاطات التي يقوم بها اتباع أهل البيت(ع) بإسم مركز الامام على(ع) الاسلامي







### مناسبات وكلمات وندوات

تناول كل من السيد قاسم الجلالي والشيخ ناظم الوائلي والسيد أحمد الحسيني والشيخ فهد فاضل والحاج حيدر العطار محاور ومواضيع مختلفة باختلاف المناسبات التي أحياها مركز الامام علي (ع) خلال الشـهر الفائت. كانت البداية مع ذكرى مولد سـيد الكائنات (ص٤-٥)، ثم مع ذكرى اسـتشـهاد الإمام العسـكري (ص ١٠-١١) وأخيراً مع ذكرى كريمة أهل البيت (ص ١٢-١٣).

كذلك شهد الشهر ندوتين فكريّتين. واحدة في مركز الامام علي (ع) حول الجريمة والشباب (ص ٦-٩) والأخرى في موكب وحسينية النجف الأشرف حول العلاقة بين مسيرة الأربعين ونهضة الإمام المهدي (ص ١٨-٢٠ ). أخبار المركز غطت كل هذه الفعاليات بالإضافة إلى فعالية "حديث ليلة الجمعة" الأسبوعية (ص ١٤-١٧). والتفاصيل في الداخل.

الافتتاحية





نشرة اخبارية شهرية تغطي الجهود والنشاطات التي يقوم بها اتباع أهل البيت(ع) باسم مركز الإمام علي (ع)

ان ما يرد في مجلة "أخبار المركز" لا يعبر بالضرورة عن رأي او موقف مركز الامام علي (ع) نظرا لما تتمتع به المجلة من حرية في التعبير والنقل والإقتباس.

#### **المدير المسؤوك:** حكيم إلهي

**المحرر:** كمال المبدر

تصمیم: printco.se

#### **طباعة:** كذ الأوام علم . (غ

مركز الإمام علي (ع)

#### الرابط الإلكتروني:

imamalicenter.se/ar/akhbar\_almarkaz

#### البريد الالكتروني: akhbar@iaic.se

# حكام العالم، من أي عجينة عُجنوا؟

إسـمحوا لي، أيها القراء، ان أقول إنني، وبناء علــــى الأنباء التــــي تــــرد من فلســــــطين، بت لا أؤمن ان الذين يحكمون العالم هم من جنس البشر.

كنت أؤمن بذلك فيما مضى. كنت أؤمن بذلك رغم الحروب التـي كان حكام العالم يخوضــونها ضـــد أبريائه، ورغم الوحشـية التي كانت تتسـم بها تلك الحروب.

فلقد كنت قد عوّدت نفسي فيما مضى على بلع ما يقولون، وعلى هضــــم ما يفعلون، وإن كان ما يقولونه وما يفعلونه يخالف قيم وتعاليم الســــماء، ويخالف معاهدات ومواثـــــيق الأرض، ويخالف أبسط حقوق البشر.

كنت افعل ذلك لأنني كنت اعتقد ان من يقود العالم هم مجـــــرد مجموعة من الظالمين، لا أكثر.

احيانا كنت اعتقد ان من يقود العالم هم مجموعة من المجانين، لا اكثر أو مجموعة من المجرمين، لا أكثر ولذلك اعـــتقدت ان من يقود العالم هم بشر ظالمون، او بشر مجرمون، أو بشـر مختلون عقلياً او نفســــــيا، لا أكثر. لكنني، صرت مؤخراً أضـع هذا الإعتقاد في خانة الأفكار التي تحتاج إلى تأمل.

كم قالوا، على سبيل المثال، وبخصوص منطقتنا بالذات، ان ليس هناك أرض اسمها أرض فلسطين وان ليس هناك شعب اسمه شعب فلسطين

صنطين وأنه ليس هناك بالتالــــــي (وهنا بيت القصيد) حرمةً أو ذمة لشـعب ينادي، او يحلم، بالعودة الى فلسطين!

وكم قالوا، في نفس السياق، أن لا ماء ولا دواء ولا كو رباء يجوز ان تذهب إلى أو يبقعة من فلسطين، أو إلى ايّ أسلطين، أو إلى ايّ أسلطين، أو إلى ايّ أسلطين.. إلا بإذنِ من يتمنى أن ينام فيسلطين.. إلا بإذنِ من يتمنى أن ينام فيسلطين.. إلا بإذنِ من اليوم التالي على خبر مفاده أن البحر قد أغرق كل قطاع غزة، وانه جرف كل سكانها، وانه لم يُبق بالتالي لنسلاء القطاع وأطفاله ورجاله من باقية.

(هكذا قال رئيس الوزراء الإســــرائيلي الأسبق إسحاق رابين عام ١٩٩٢).

رغم ذلك كله كـنت أعــتقد أن من يقول مـــــثل ذلك، ومن يعمل وفق ذلك، هم بشـر ظالمون، او بشـر مجرمون، أو بشــر

مختّلون عقلياً او نفسياً. الا انهم في النهاية بشر كسائر البشر.

أما اليوم، وبناء على الأنباء التي تردني تباعاً من فلسطين ومن الغُرف السوداء لحكام العالم ، فإنني بت أشكك بذلك.

فأنْ يُوضع حوالي ثلاثة ملايين إنســان من ســـكان غزة في مكان مغلق، وأن يُقطع عــنهم الماء والدواء والغذاء، وأن يجري قصــفهم من البر والجو والبحر، كيفما كان، وبأي ســلاح كان، وان يُقتل منهم أيّ عدد كان، فيما العالم يتصـرف وكأن لا عيون له ولا آذان، فهذا يجعلنـي اعــتقد أن العالم يحكمه مجموعة من الوحوش لا مجـــــرد مجموعة من الظالمين أو المجرمين أو المجانين.





أن اجلس يومياً أمام التلفاز لأشــــاهد

بالبث المباشــــر، من دقيقة لدقيقة،

وأرى زعماء العالم مصـرّون على وضعية

"صمّ بکمٌ عميً"، ومصـرون علي اعتبار ما يجري تحت ســـــقف المباح، فهذا

يجعلنــي اتمنــي لو اننـــي کنت أنا هو

بدلاً من أن أعيش كشخص قليل الحيلة

في عالمِ يتعامى عن ابشـــــع حربٍ تستهدف النساء والأطفال والشيوخ،

في تحدٍ علنيّ وفاجر، الأضخمِ عمليةِ

نقل وتوثيق للأحداث في تاريخ الحـروب

مشاهد حية لأطفال تُقتل،

وأطفال ترتجف وترتعد

الطفل الذي يُقتل

او الطفل الذي يُقطع

او الطفل الذي يَصرخ

واطفال تُقطّع

واطفال تَنزف

واطفال تَصرخ

.. أي اعتقادٍ سيفرِض نفِســــه على عقلـــــي، وأنا أرى، بأم العينِ، لحظة بلحظة، الأسلحة المحرمة دولياً، تعمل على المكشـــوف، وعلى مســــاحة المناطق الماهولة بالأبـــــرياء، وامام كاميرات البث المباشر، لا لشــــيئ إلا لأن الذين يحكمـــون العالم -والذين يعبثون بقواعد المسموح والممنوع في الحـروب- لا مانع عندهم من ان يجــري اســــــــتهداف مئات آلاف المدنيين بالأســلحة المحرمة دولياً، بالمباشــر، وعلى المكشوف.

لذلك، وبناء على هذه الأنباء التي ترد تباعاً من فلسـطين، بت أتســاءك: هل الذين يحكمــــون العالم هم فعلا من جنس البشر؟

العائلات التي صـمّمت على البقاء في بيوتها والعائلات التبي هبربت بأطفالها إلـــى مخيمات الإيواء بعيداً عن خطوط التماس.. ولا يفــــــرق بين ان يكون ضحاياه، بعد كل قصـف، بالعشـــرات أو بالمئات؟

فلســان حال الأخبار التي ترد من هناك هو أنه: "لا فرق".

> هذا الجنون ضد ذاك القطيع من الغنم. فاي اعتقادٍ إذن سيملي نفســـه على عقلــــــي الآن وأنا أرى حكام العالم يغمضـــون اعينهم ويتعامون عن إبادةٍ، تجري، مع سبق الإصرار والترصّد، ضـد حوالي ٣ ملايين انسان؟

بل، اي اعتقادِ سيفرض نفســـه على عقلي وانا أرى زعماء العالم يرفضـــون وضـــــع حدٍ زمني- ولو متاخر- لانتقامِ جماعي دموي، طويل النفس، لا يفـرق بين الشـــجر والبشــــر، ولا بين طواقم الإعلام وطواقم الاســــعاف، ولا بين الثكنات والمســـتشـــفيات، ولا بين

يل انني كنت ســاعتقد ذلك لمجرد أن

جيشــــاً من جيوش العالم وضع قطيعاً

من الغنم يسَــــَاوي بحجمة الكتلة البشــرية لســكان غزة، في اسطبل

مغلق يساوي بمساحته مساحة قطاع

غزة، ثم راح، امام عيون البشـرية، يلهو

بل انني كنت حِتماً ســـاعتقد ان العالم

يحكمه حكامٌ اوحش من الوحوش لو أن

هؤلاء هددوا باســـتخدام حق النقض

"الفيتو" ضد أيّ اقتراح يقضــــي بإيقاف

ويتسلى بقتلهم، دون رادع.

... فمن أي طينة يا تـــــري خُلق هؤلاء الذين يحكمون العالم إذ يتفرجون علـي هذه الفظائـــــع والمجازر والمذابح والمحارق ولا يرفّ لهم جفن؟

ومن اي عجينة عُجنوا إذ يتمنّون علـــي ماكينات القتل والتدميـــر الا تتوقف عن فـــرم اللحم والعظم قبل ان يـــرتوي العطشــــي إلى دماء الأبرياء، من دماء الأبرياء، وقبل ان تضــــجّ اذان الصّم من أصوات الصــــــراخ ومن ترددات العويل والنحيب، وقبل أن تقر عيون المجـرمين والمجانين والشــــياطين من صور النار والخراب والدمار، ومن مشــاهد الأكفان والجثامين والاشلاء؟

لذلك إســمحوا لي، أيها القراء، ان أقول إننـي، وبناء علــي فظاعة الانباء التــي تردني من فلســطين، بت لا أؤمن أبداً ان الذين يحكمون العالم الــيوم هم من جنس البشر.



المحرر

### ملف الولادة الميمونة

# السيد قاسم الجلالي في ذكرى ولادة المصطفى (ص): رسول الله وصل إلى مقام النبوة بعبادته والإنسان يستطيع أن يكون ربّياً بعبادته





"هو الذي ينزل علـى عبده آيات بيّنات ليخـرجكم من الظلمات إلـى النور، إن الله كان بكم رؤوفاً رحيماً"

هناك تســـاؤل يطرح، وهو لماذا هذا التركيز والتأكيد على صـــفة العبودية لرســــول الله (ص)؟ يعني أنت في صلاتك، في التشـــهد، تشــــهد له بالعبودية. وفــي الأدعية كذلك. لماذا هذا التركيز؟

حديثي ســــوف يكون في محورين. المحور الأول حول ســـــبب التركيز والمحور الثانــي حول هل ثمة حاجة لوجود نبي أو لوجود الأنبياء؟

نبدأ بالمحور الأول: لماذا هذا التركيـز؟ هناك نظـريات ثلاثة. النظـرية الأولــى هــي نظــرية علماء العقيدة. والثانية هي نظرية علماء التفســـير، والثالثة هي نظرية علماء الأخلاق.

النظرية الأولى لعلماء العقائد يقولون: إنما أصـــبح هذا التأكيد لأجل تثبيت التوحيد من جهة، ومحاربة الـتثليث من جهة أخرى. القرآن الكريم يذكر "وقالت اليهود عــزيــر ابن الله وقالت النصارى المسـيح ابن الله ذلك قولهم بأفواههم". عندما تقول اليهود العزير ابن الله، يعنـــــــي هذا مثل قانون ابن الله، يعنـــــي هذا مثل قانون الـتـثلـيث، عـندما يكون هـناك ابن،

لذلك القرآن الكريم عندما يؤكد على أن النبي (ص) عبد من عبيد الله، فهو يريد أن يؤكد على محورية التوحيد. هذه النظرية الأولى. النظرية الثانية

لعلماء التفسير، يقولون إنما صار التأكيد على ذكر النبي باعتباره عبداً من عبيد الله لأن هذه الآية واردة في مقام التحدي. تقول هذه النظرية إن الآيات التي ذكر فيها أن النبي عبد من عبيد الله ذكرت ذلك في مقام التحدي. مثلاً: "سبحان الذي أسرى بعبده"، لماذا قال "بعبده"؟ لأنه يريد أن يقول إن مسالة الإسراء معجزة لكنها وردت في إنسان هو عبد من عبيد الله ولا داعي لأن تكون المعجزة مخصصة لإبن الله والعياذ بالله.

علماء التفسير يقولون إن ذلك وارد في مقام التحدي: أن هذا الشخص الشخيص، النور الساطع، هو بشر مثلكم، ونحن أنزلنا عليه هذا القرآن لأجل هدايتكم. "هو الذي ينزل على عبده آيات بينات ليخصرجكم من الظلمات إلى النور".

القوانين الإسلامية في خدمة الإنسان. حتى الصلاة والزكاة والخمس والجهاد إنما صيغت لأجل منفعة الإنسان.

إذن النظرية الأولى هي نظرية علماء العقائد، والنظرية الثانية هـي نظرية علماء التفسـير، والنظرية الثالثة هي نظرية علماء الأخلاق. علماء الأخلاق يقولون إنما أصـبح ثمة تركيز على أن النبـــــي عبد من عبيد الله ليقول للإنســـان: ايها الإنســـان إنما أنت

بعملك. الإنسـان بعمله. النبي إنما يصـل مقام النبوة بعبادته، بما أجهد نفسه بالعبادة. لا ينبغي للإنسـان أن يشـمخ بأسرته أو عشـيرته أو ماله أو قوته، إنما يكون الإنسـان إنسـان إنسـاناً ربّياً بعبوديته؛ بعبادته لله تعالــــى. هذا الذي يحقق معنـى العبودية. من هنا نلاحظ أن علماء الأخلاق يقولون إنما صـار التركيز على أن النبي عبد من عبيد الله لأن في ذلك رسـالة من الله، وهي أن الإنسـان في أي مسـتوى كان، لا بد أن يمحض في ذاته صـفة العبودية لله.



لذلك لما رأى بعضـــهم أن رسول الله (ص) قد أجهد نفســه بالعبادة، قالوا له: يا رســول الله قد غفر الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر. فماذا أجاب النبي؟ قال: أفلا أكون عبداً شـكوراً؟!

كم يكون للإنسـان أنس مع العبادة؟! الله تعالــــى قال لإبــــراهيم (ع): يا إبراهيم إنــي متخذ من عبادي خليلاً إذا ســـــألني إحياء الموتى لأجبته. فأجهد إبراهيم الخليل نفســـــه بالعبادة، ثم أراد أن يرى نفســـه هل وصــل إلى ذلك المقام (مقام الخلّة) قال: أرني كيف تحيي الموتى.

هذا المحور الأول... نأتي إلى المحور الثاني.

علماء الاجتماع يقولون إن الإنسان اجتماع يعولون إن الإنسان اجتماع يحماع يولا يمكن أن تستمر حياة الإنسان إلا بقانون ونظام. حياة الإنسان سواء حياته الفردية، لا يمكن أن تستقيم إلا بنظام. سسواء كانت حياته بدوية، ريفية، متطورة، الإنسان بحاجة إلى نظام.

السؤال الثاني، وهو مهم جداً: هل پســــتطيع الانســــان ان يكون المقنن والمشـــرّع لهذا النظام؟ هل هو الذي يضــــع القانون؟ لأن اليوم الأطروحات الحديثة، ولا سيما الغربية تقول إن الإنسـان يســتطيع أن يضـع القانون ويســــير على هذا القانون، ويكون القانون جييداً. علماء القانون، ولا سيما القانون الاجتماعي، يقولون إن كل قانون ونظام يــــراد له أن يُقبل من قبل الجميع. إذا كان ويـــراد له ان يكون نافذاً علـــــي الجميع، لا بد أن يكون صادراً من مصدر تشــريع مقبول، ولا بدّ أن يكون مكتسباً للشــرعية من مصــادر التشــــريع المقبولة من قبل الجميع. ما هي مصــادر التشــــريع؟ توجد نظــــريتان. النظـــــرية المادية اللائيكية تقول: مصـدر التشـــريع هو الشعب. هو التصويت. يحصل تصويت ويشـرّعون من خلاله قانونا معينا. لكن النظام الإلهي يقول إن مصـــــدر التشـــريع هو الله تبارك وتعالى. لماذا لا يمكن للإنســان ان يكون هو مصــدر التشريع؟ علماء الفلسـفة يقولون إن لكل حـــركة إمام. يعنـــي مثلاً: انت حضرت إلى هذا المكان المبارك. كيف حضــرت إلى هذا المكان؟ كيف رتّبتْ أعضــاؤك الأمر فتركت أعمالك وجئت

إلـــى مــركــز الإمام علـــي (ع) لإحياء

ذكرى ميلاد الرســــول (ص) والإمام الصادق (ع). ما الذي حرّكك؟ أعضاؤك

ما الذي حرّكها؟ أعضــــاؤك ما هو إمامها؟ إمامها القلب. ما هـــو إمام القلب؟ إمـام القلـب العقـل. فـإذن لاحظ: العقل يفكــر، يعطـــي إيعازاً للقلب، والقلب يعطي إيعازاً للأعضاء، والأعضاء تتحرك.

لكن العقل ما هو الذي يسييره؟ ما الذي يحركه؟ النظام المادي يقول إن الذي يحسرك العقل هو عالم المادة، يعني المادة هي المشيرع. لكن الإنسان المؤمن، الإنسان الموحّد من الذي يحرّكه ويعطيه الإيعاز؟ إنه الله تبارك وتعالى. لماذا لا يستطيع الإنسان الذي يأخذ تعاليمه من المادة فيكون مقنناً؟ الجواب هو لسببين أساسيين:

الأول ان الإنسان لا قابلية ولا صالحية له لأن يكون مقنناً ومشرعاً لأنه غير متكامل. ليس لديه أفق كامل. لذلك ترى القوانين البشرية تخضع دائما إلى تبصرة وإلى تعديلات، تعديل ثان وتعديل ثالث وتعديل رابع، وأحرينا يلغى ويأتون بقانون جديد، وهو بدوره يخضع إلى تعديلات وتغييرات، وقد يلغى أو يغير. أما القانون السماوي يلغى أو يغير. أما القانون السماوي تجد لسنة الله تحويلا". وفي الحديث تحد لسنة الله تحويلا". وفي الحديث حلال إلى يوم القيامة، وحرام محمد حرام إلى يوم القيامة، وحرام محمد حرام إلى يوم القيامة، وحرام محمد حرام إلى يوم القيامة". ليس فيه تبديل أو تغيير.

إذن، أولاً لأن الإنســـان غير متكامل. والســبب الثاني هو لأن الإنســان إذا جعل القانون فســـــوف يجعله في صالحه. يجعل القانون يصـــــب في مصـلحته. انت تري الآن الماركســية مِثلاً، كل قوانينها تصب في مصـلحة أنظمتها ودســــــاتيرها، وهكذا الراسمالية، كل قوانينها تصـــب في صــــــالح نظامها. أما في النظام الإسلامي فالمصـــــلحة فيه هي للإنسان. ليسـت المصـلحة فيه هي المادة. الله سبحانه وتعالى يقول في القــرآن الكـــريم: "يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسـول إذا دعاكم لما يحييكم". إذن القوانين الإســــــلامية فيها الحياة. حتى العبادات، الصـــلاة والـــزكاة والخمس والجهاد والأمــــر بالمعروف والنهي عن المنكر والتولي والتبري وسـائر احكام الإســلام، إنما

صيغت لأجل منفعة الإنســان نفســه. لأجل صياغة الإنســـان إنســـاناً ربّانياً متكاملاً. لأجل صــــــــياغة أخلاق الإنسـان. لكي يكون الإنسـان متخلقاً. لذلك ترى الشـاعر يقول أبياتاً جميلة: قضى الله للأخلاق أن تتجسـدا

فقال لها كوني فكانت محمداً الــيوم أيها الإخوة والأخوات الأكارم إذا أردنا أن نـــردّ رداً عملياً علـــى أولئك الذين أهانوا القرآن وأهانوا الإســلام، يجب أن نكون أنا وأنت الـــرد العمليّ بأخلاقنا. في الشـــــارع، والمتجر، بتعاملنا مع الآخــرين، نكون أعظم ردّ وأكبر رد على من أسـاء للإســـلام، وأكبر تحدّ لمن أسـاء للإســلام،

فنحن في الغرب نحمل رســـــالتين: رســـالة الإســــلام ورســــالة تبليغ الإسـلام.

كان ذلك في ٣٠ أيلول سبتمبر ٢٠٢٣







#### ندوة: الشباب والجريمة

في مؤتمرٍ بعنوان "تحديات الشـباب في مجتمع اليوم"ِ، تحدث كل من الأسـتاذ في الحوزة العلمية سـماحة الســيد قاسـم الجلالي، والأُخصَائيُّ في علم النفس الدكتور رياَّض البلداويَّ، وأخصائي علَّم الإجتماع الحاَّج عبداًلعزيز عبد السـيد عن التحديات الْتي تواجُّه الشباب المسلم والعائلة المسلمة في بلاد الغرب.

كان يوماً معرفياً ألقيت فيه كلمات من أصحاب الإختصاص وفتحت فيه أبواب السؤال والجواب وأبواب النقاش بعد كل كلمة. حضـــر المؤتمر جمع من المهتمين بهذه العلوم وجمع من العوائل المهتمة بمعرفة أسباب سقوط بعض الاطفال في الإدمان أو في أتون الجريمة المنظمة.

كان ذلك في ٣٠ ايلول سبتمبر ٢٠٢٣.

كانت البداية مع كلمة الدكتور البلداوي:

# الدكتور البلداوي:

# الأطفال جرى استخدامهم لأغراض جرمية لأنهم احتاجوا لنوع من المكانة والدعم

بالـبداية أرحب بكم جمــيعاً. وكما قال الأســـــتاذ عقيل (مقدم الندوة) أنا دكتور في الطب النفســـي والتحليل النفســـي وبروفســــور في الجامعة الطبية "كارولينســـــكا" وجامعة ستوكهولم.

فـــى الحقيقة أنا أتمنـــى فـــى هذه المقابلة الصـــغيرة أن أثير اهتمامكم بالموضوع المتداول الآن في المجتمع بشــكل مكثف. الم<sub>ِ</sub>جتمع الســـويدي يمر بأزمة كبيرة جداً.

السـويد بلد معروف بديموقراطيته وإذ بنا نســـمع أن ١١ شـخصـــا قتلوا في الأيام الماضية فقط.

للأسف النزاع الســــــياسي في الســويد وبروز اليمين المتطرف الذي يريد أن يلقي كل شــــــيء على َ الْأَجانِب جعل هذا النـــزاع يؤخـــر ما يمكن أن نفعله...

المؤلم في الموضــــوع أن اغلب الشـــباب الذي ينجرف إلى الجريمة المنظمة هو من أصول أجنبية. هذا لا يعني أنه ليس هناك شـــــــباب ســويديين. هؤلاء قد يكونوا قادة هذه المنظمات الإجـــرامية، ولكن الذين يـنجرّون ويكونون مـنفذين لعملـيات القتل هم للأسف أجانب.

الخطير في الموضــــوع هو عملية استقطاب الشياب.

كأكاديميين وكمســــتشـــــارين ً ..... أكاديميين نعارض تخفيض ســــــن الأحكام الجنائية. قلنا لهم إذا أنزلناها لعمر ١٤ سنة ستبدأ العصـــــابات

بتشغيل عمر ١٢ سنة أو ٨ سنوات. تكلمنا مع الذين ينــــزلقون وينفذون أعمالا إجرامية. هؤلاء بالمناســـــبة يضــــعونهم فيما يشـــــبه سجون الأطفال. أماكن فيها عزلة. نســـــأل الواحد مــنهم كــيف انجرّت رجلك؟ معظم هؤلاء الذين جري استخدامهم لاغـراض جــرمية هم اطفال يحتاجون لم يعطـيهم نوعا من المكانة والدعم. يقولون له بأن هذا طرد أرســــله لهذا المكان وخذ٥٠٠ كـــــراون. يذهب ويرسل الطرد فيصــوّرونه. المرة التي بعدها يعطوه شيئا آخر ويصــــورونه. وهكذا، ثم من بعدها يهددونـه: إذا لم تفعل سـنخبر المدرســة وأمك وأباك، فيجبــر علـــي أن ينفذ تدريجياً مهام اصعب واصعب تجعله وهو في عمر ١٢ ســــنة في خندق المجرمين. ان الشـــــباب المعرضين للانزلاق إلى الجريمة هم الشـــباب الذين عندهم اوضاع نفسية واجتماعية وشخصية

أردنا في دراســاتنا أن نحدد الملامح التي تجعل هذا الشــاب ينزلق. وجدنا أن هـــناك أربعة عوامل. هذه العوامل الأربعة هـي: الاول هو العامل الذاتـي البيولوجـــي. الثَانــــي هو العلاقات والتـــــركيبة العائلية، والثالث هو العلاقات الموجودة في المدرسة،

تؤدي مجتمعة إلى ان ينـزلقوا. هؤلاء

يعجزون عن تطوير انفســهم فيقعون

بأزمات نفســــية أو اجتماعية ومنها

الإدمان، أو يصـــــبحون مهيئين لأن

يكونوا جنودا في هذه العصــــــابات



والأمر الرابع المهم جداً أيضــــــاً هو المجال الحيوي للمكان الذي يعيش وينمو فيه هذا الشاب.

وجدنا أن الكثير من الشـــــباب الذين ندرسـهم لديهم دوافع مشـتركة.

إذا جئنا إلـــى الدافع الذاتــــي فكما تعرفون أن الخير والشـــــر موجود في كل انســان. والانســـان يكون محملاً بأشياء نفســــية كثيرة وباختلالات بيولوجية أن تسـبب سـهولة جر هؤلاء الناس للعصـابات. وهناك بالعكس من يولد ولديهم حالة الخجل الكبيــر جداً. هذا الشــخص يكون دائماً من الناحية النفسية تابعا لما يفرض عليه. وهناك أطفال يولدون عندهم فرط نشــــاط وقلة تـركيــز ومنهم من يولد وعندهم استعداد لأمراض نفسية كبيرة.

للأســـف يوجد في العالم العربي ولا ســــيما عندنا في العراق خوف من عرض ابنائنا على طبيب نفسي.

وجدنا أن الأهل السويديين أكثر إصراراً على القيام بتقييم حالة أبنائهم في مرحلة مبكرة. بل انهم ينـزعجون ان لم يخضـع ابناؤهم للتشــخيص لأن التشـخيص هو عامل مسـاعد للطفل لكي يحصـــل الطفل على دعم أكبر في المدرسة وكي يحصــــل على مدرسـين اضـافيين وعناية إضــافية وهذه كلها قضايا إيجابية.

بعد ذلك (الحالة النفسيية الفردية والحالة العائلية) نأتي إلى الحالة الاجتماعية: ان انتقالنا من البلدان الشيرق أوسطية إلى السويد هو الشيرة أوسطية إلى السويد هو وتقاليد مختلفة، وبين مبادئ مختلفة وهذا يضع الطفل في أزمة انتماء، إلى من أنتمي أنا؟

أغلب عوائلنا الشـــرق أوسطية التي تأتي إلى السويد تريد لابنها أن يتربى كما تـربوا هم. علما أن الثقافة تغيـرت حتى في بلداننا.

على الأهل أن يتســـاءلوا هل سيجد الطفل نفســـه في البيئة الجديدة أم يكون غريباً عنها؟

أغلب الشـــــباب الذين انزلقوا إلى الجريمة ممن قمنا بتحليل نفســـية معمقة عنهم اندفعوا صوب شيئين:

الأول هو المال السريع، والثاني هو السعي للحصول على دور اجتماعي غير ممنوح لهم في علاقاتهم العائلية، بسبب أب متسلط وأم متسلطة، أو أب وأم مشعولين بعملهم وبدراستهم، او عائلة لديها أطفال كثر وهو وضع قد لا يسرعط بإعطائهم وقت كاف.

هناك شـــيئ آخر وهو ان المدرســة الســــــويدية تختلف في طريقتها التعليمية عما هي في الشـــــرق الأوســط لأن الأســاس التربوي في المدرسة السويدية هي التركيز على الفرد وأن تجعل الطفل يقرر بنفسه.

وعندنا العكس نحن تـربيتنا أن الطفل هو جـزء لا يتجــزأ من مجموعة ويجب أن يعود لهذه المجموعة لكــي تمنحه الثقة والأمان والتربية.

لذلك يأتي "الســـوسيال" ويقول لك أنت تجاوزت الحـــرية الفــــردية لهذا الطفل.

العامل الرابع هو المنطقة التي يعيش فيها الطفل.

أغلب هؤلاء الشــباب الذين ندرسـهم انجروا الى الجريمة بســبب المنطقة التي يعيشـــون فيها وليس بســـبب المدرسـة.

هناك مناطق كاملة لا تســـــتطيع الشـرطة السـيطرة عليها. من ضمن الأشياء التي قلتها لهم أنكم بشــكل منظم ســــحبتم تدريجياً كل المساعدات الاجتماعية للبرامج التي كانت للأطفال. واحـــدة من هــــنه المناطق "بودشيركا"، فبســـبب الصراع بين الأحزاب السياسية أغلقوا ثلاثة مراكز شبابية في تلك المنطقة.

نفس الشـــــيء في مالمو في حي روزانغورد.

في الدراســـة التي قمنا بها تبين ان عدد المســــاعدين للتلاميذ الذين يحتاجون للمسـاعدات في المدارس الموجودة ضـــمن كثرة أجنبية انحدر بنسبة ٧٣٪.

هناك مناطق في السويد ذات الكثافة الأجنبية مثل "أوربـــــرو" و"مالمو" أغلقت المكتبات لأن مشرفة المكتبة قالت أنها تخاف أن تأتـــي للعمل لأن المنطقة فيها أغلبية أجنبية.

ختاما، كن قريباً لابنك وضع له الحدود من الـــبداية. وكت مـــبادراً لحماية مناطقنا من انتشـــــار مثل هذه المنظمات.

وشكرا جزيلاً لكم

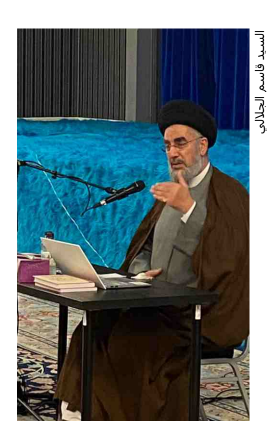
# السيد قاسم الجلالي افتحوا أبواب المساجد للصبيان فالله شق جدار بيته لصبي.

أولاً كان من المقرر أن أتحدث في محورين أساسيين. المحور الأول حول علامات الانحراف التي تبدو على النشء الجديد، لكن المتحدث قبلي سلط الضوء على ذلك، ولذلك أنتقل إلى المحور الثاني، وهو محور تقسيم الحياة للأبناء طبقاً للرواية الواردة عن رسول الله (ص): "الولد سيع سنين، وعبد سبع سنين، ووزير سبع سنين".

نأتي إلى المرحلة الأولى: سيد سبع ســنين. ماذا يعني ســيد؟ يعني أنه يُطاع. يعنـي أن نعطيه الحـرية، يعنـي أن لا نقيّده. يعنـــي لا تكثـــر من "لا تمش، لا تجلس، لا تـدخل، لا تلمس، لا تتكلم؟" هذا كبت. في الســــنين

الأولى اعطه فرصة أن يمارس وينفث عما فــــــي كوامنه. افتحوا أبواب المسـاجد للصــبيان. الله سبحانه وتعالى شــــق جدار بيته العظيم لصــبي. صحيح فيها جانب قدسي، فهذا أمير المؤمنين وما أدراك ما أمير المؤمنين، ولكن فيها أيضــــاً جانب تعليمي تربوي. صـبي شـــق الله له الجدار. يجب أن نفتح أبواب مسـاجدنا للصيان.

وبعد ذلك ماذا؟ عبد ســـبع ســـنين. علّموه الأعمال. علّموه شغل المنزل، علموا أبناءكم علـى أن يقوموا بأعمال المنزل، من شــراء وبيع. ترى شـــاباً بعمـــر ١٦ عاماً، ولا يعــــرف أن يفتح



### ندوة: الشباب والجريمة



ماذا یعنی عبد؟ یعنی یجب أن یصــیر لديه مهنة، خبـرة.. بينما ما نـراه أنهم يعلَّمونه على الكســـــل والرخاء والاتكالية. جاء في الحديث: "إن الله تبارك وتعالى يبغض الشــاب والشــابة

لأنهم عاشوا بشــخصـيات متأثرة، لا مؤثرة. وشخصيات منفعلة لا فاعلة. الحوراء زينب (ع) لما كانت أســيرة لم يفتـــرق حالها عن حالها عندما كانت أميـــرة. أبداً. وقفت وقالت: "كد كيدك واسع سعيد وناصب جهدك، فوالله لا تمحو ذكرنا"... لِم يفترق الحال ِعندما كانت فـي بيت اميـر المؤمنين اميـرة، وعندما كانت في الشام أسيرة.

اذن الاخلال بهذه المناهج الـثلاثة هو الذي يعطى اضطراباً في شخصـــية الطفل والطفلة، وسيؤدي إلى أسـرة

نرى في بعض الأســـر دلال، وإهمال، وإثقال، واعتدال. هذه العناوين الأربعة تضيع معها حسابات التسلسل الذي قاله واعطاه رســـول الله (ص). بعض الأســـــر تعيش حالة الدلال. الدلال يشـــعر الأبناء بأنهم يســـتطيعون ان يـتلاعـبوا بعواطف الوالدين. عــند ذلك يفقد الوالدان هــيــبــتهم أمام الابن. الذي أستطيع أن أتلاعب بمشــاعره، هل أحترمه؟ الدلال المفرط خطير في

والإهمال يؤدي إلى الفســـــاد. إن الفراغ والجدة مفســــدة للمرء أي مفســـــدة. ما معنى الجدة؟ يعني الأموال، الوفرة. اليوم الكل يعيشـــون بافضـل مسـتوک، کل شـيء احســن وأحدث موديل، آخر صــــــيحات. يا جماعة هذا خطر. وثالثا: الإثقال. ما معنــــى الإثقال: الإثقال هو الأمــــِر والنهـــي بلا دليل. هذا خطيـــر جداً. كلمة "لا" بلا دليل مقنع هـــي إثقال. هذا يجعل النشء الجديد يعيش حالة كامـنة من الإحـباط. "اللا" بلا دلــيل تعتبـر من القمع الفكـري. لذلك نــرى

الأبناء يعيشون حالة التمرد والطغيان. بمجرد أن يجد فســــحة فإنه يدخل

الرابع: "اللااعتدال" وهذا أيضــــا من

نأتي الآن إلى المحور الثاني: البناء. كيف أبنـــــــى؟ أهم عامل لبناء الشــخصـية لدى النشء الجديد، هو بناء شخصــية مســـتقلة: فاعلة لا منفعلة، مؤثـرة لا متأثـرة. كم هـــي جميلة كلمة الاســتقلال. وكم قبيحة كلمة الحـرية، والله تعالــي يقول "يل يريد الإنســــان ليفجر أمامه". أليس هذا هو الواقع اليوم؟ لا يوجد حدود، لا مِقاییس، لا ضــــوابط، لا عرف، لا محدييس. - \_\_ أخلاق، لا دين، لا شـــريعة: "بلَ يريد الإنسان ليفجر أمامه".

الطفل يمـر بثلاثة مــراحل. المــرحلة الأولى هـي مـرحلة القدرة الــزائفة. يبدأ الطفل ضــعيفاً. يعني يبدأ بعدم الاستقلال، وينتهي إلى الاستقلال. لذلك لا بد من وجود مـــنهجـــية من الوالدين فـــي مـــرحلة الانتقال من اللاسـتقلال إلى الاســتقلال، انتقال آمن وصحيح. وإلا لو حصل الانتقال من الاســــتقلال إلى أمر آخر، فإن الطفل يصاب بازدواجية وسـوف أبين.

أول ما يولد الطفل يــــــري والديه مِصدِرين للقوة. يولد الطفل مُعتقِّداً أَن أباه أقوى موجود علــــى وجه الأرض، وكذلك أمه.

الوالدان لا بد أن يمارسا مصـدر القوة. عندما يعثر الطفل بالكرســــي. يمثل الوالد أنه يضــــرب الكرسـي. يريد ان يقول للطفل أنا المدافع عنك.

المرحلة الثانية هي الاكتشـــــاف المذهل. سوف يكتشــف بالتدريج أن القوة الحقيقية ليســـت في والديه: ليس أبي مصـدر القوة، ولا أمي هي مصـدر القوة. يوجد مصـدر قوة أخرى. هذه هــي المــرحلة الثانية: مــرحلة الاكتشـاف. مرحلة الانتقال السـلس للسـلطة، من القوة الزائفة إلى القوة

الحقيقية. كيف يكون هذا الانتقال؟ عندما يري الصــــبي امه واقفة في محرابها أو مصـــلاها وتنادي "يا الله"، يعرف ان هناك قوة اعظم من قوة امه. وعندما يرى الصـبي أن أباه إذا دهمته داهمة لا قدر الله، يجنح إلــى القــران وإلى الصلاة والدعاء.

هذا الانتقال دعونا نســـميه الانتقال الســـــلس. لكن أقولها بمرارة، هناك عملية انتقال من القدرة الـزائفة الـي القدرة الأزيف (الأكثر زيفاً). كيف؟ يرى القدرة الحقيقية فـــي المال، فــــي الشـــــهادة العلمية، في المنزلة الاجتماعية، في العشـــيرة الفلانية. وهو عندما يرى القدرة فـي المال، ولا يحصـــــل على المال، فاين يذهب؟ يذهب إلــى المقاهـــي والملاهـــي والعصابات والإدمان والمخدرات.

نأتي إلى المحور الثالث وهو الصيانة. حصن إبنك بالتشـجيع والتقدير. لا بد ان يكون التشبِجيع متناسباً مع العمل. الهدية يجب أن تكون علــــــى مقدار

ثم لا بدّ من إظهار أسباب التشــجيع. بعض الآباء يثنون علــى ابنائهم ببعض العبارات المشــــجعة، ولكن الابن لا يعرف ما سبب هذا التشــــجيع. هذا التشجيع يصبح بلا فائدة.

خامســاً أن لا يكون الوصول إلى الأجر صـعباً. يعني مثلا: إذا حفظت القرآن أشـــتري لك بيتاً. في حين أن تحقيق

سادساً: التشــجيع بلا تمييز. البعض يميزون. ينقل أن عمان بن البشـــــير أتى بولده إلى رسـول الله (ص) وقال: يا رســـــول الله لقد وهبته كذا وكذا وكذا، قال له: هل فعلت ذلك مــع كل ابنائك؟ قال: لا. قال: اتقوا الله واعدلوا بین ابنائکم.

نســــأل الله تبارك وتعالى أن يجعلنا ممن يســتمع القول فيتبع أحســـنه. والحمد لله رب العالمين، والصــــــلاة على محمد وآله الطاهرين.

# الحاج عبد العزيز عبد السيد: **لا بد من مراقبة المتغيرات في سلوك الأبناء**

بعد أن قدم شـرحاً لدور "دائرة الشـؤون

الإجـــتماعـــية" Socialförvaltning ولطـــــريقة عملها تحدث الحاج عبد

العزيز عبد الســـــيد في الندوة عن

الأنماط المختلفة للســلوك المنحرف

فـي حياة الذين يتعاطون المخدرات او

ولفت إلى ضرورة مراقبة سلوك الأبناء وملاحظة المتغيرات على أوضــاعهم

كارتداء الملابس باهظة الـــــــــثمن،

وحيازة اكثـر من هاتف نقال، والخـروج

من البيت فـــــي اوقات متاخـــــرة،

ومصــــاحبة من هم اكبر منهم سنا،

واتخاذ اصــــحاب الجرائم قدوة ومثلا

اعلى، والانعـزال عن الحياة العائلية،

وتراجع المســـــتوى التعليمي في

ينجرّون إلى الجريمة المنظمة

المدرســة، وفقدان الحافز والطموح.. الخ.

كذلك يجب الإنـتـباه لــبعض الأدوات التي تستخدم في تعاطي المخدرات (جرى عرضها على الشـاشـة) ولبعض العقاقير والأدوية التي تســـــتخدم كبديل عن المخدرات (أيضــــا جرى عرضها على الشـاشـة).

وأشار عبد العزيز للأعراض الصـــحية التـــي يعانـــي منها الذي يتعاطـــى المخدرات -او يتعاطى الادوية البديلة-كإحمرار العينين، واتســــــاع حدقة العين، والـرغبة المفــرطة فــي تناول الســـــــكريات، والدوخة، والتنفس الســــــريع، وزيادة ضربات القلب، والنشـاط الزائد او الاحساس بالتعب

المفرط.

وقال انه من المهم عند ملاحظة بع تلك الأعـــراض ان يحاول اولياء الامور التعرف على أصـــدقاء ابنائهم وعلى ذوي اولئك الأصدقاء، ثم الاتصــــال بدائرة الشـــؤون الاجتماعية لمتابعة الموضـــوع خاصــة وان لديها خططا وبرامج تتناســـــب مع الحالة التي يعاني منها صاحبها.



#### أسئلة للسيد الجلالي

 لقد ذكــرتم هذه المــراحل الثلاثة (ســيد ســبع وعبد ســبع ووزير ســبع) لعل الأهل قد قصروا بواحدة هل يمكن لهم في المراحل التالية ان يصححوا او يفعلوا شـيئاً لتعويض الطفل عما فات؟ - أحســـنتم. إذا عرّض احدهم يد ابنه للكسر، هل تنكسـر أم لا تنكسـر؟ إذا لا قدر الله عرّض يد ابــــنه للقطع، وانقطعت اليِد، هل يمكن أن يــــرجع يده؟ أحاول أن أصــلح نعم، ولكن هل يرجع كما سبق؟ "تخيروا لنطفكم فإن العرق دســـاس"، لا زال رســــوك الله (ص) يصــــــدح بقوله "الخال أحد الضجيعين"، "إياكم وخضراء الدمن"، قالوا من خضراء الدمن؟ قال: حسـناء في المنبت السوء". هذه كلها عوامل مؤثرة. الإسلام يلاحق الصـــبي ليس فقط قبل أن يولد، بل أيضاً قبل أن تعقد نطفته. هذه أمور... قد أخـــــرج عن ســياق الموضــوع قليلاً. تأتي امرأة: سيدنا طلقني، زوجي إنســــان كذا

لسنا مسلطين على رقاب الآخرين. هناك شـــروط ومقدمات. "ما هو عملكم إذن؟! أنتم جماعة الـــرجال، تقفون في صف الرجال"! لا يا أختي، هناك شــروط وقوانين، منها أن المرأة تسـتطيع أن تجعل نفسـها وكيلة عن الزوج في طلاق نفســها بشـــكل مطلق أو مقيد. تقول لم أكن أعــرف. وما أدراني أنا يا ســـيدنا؟ القانون لا يحمــي المغفلين. لماذا لم تتعلموا؟ يحمــي المغفلين. لماذا لم تتعلموا؟ فقهية... لماذا لا تحضـــرون هذه فقهية... لماذا لا تحضـــرون هذه ألدروس، لتعرفوا أن المرأة تســتطيع الدروس، لتعرفوا أن المرأة تســتطيع طلاق نفسـها وكيلة عن الزوج في طلاق نفسـها، مطلقاً أو مقيداً. وهذه طلاق

وكذا... صــحيح أننا رجال دين، ولكننا

#### أسئلة للدكتور البلداوي

الفقهية الصحيحة.

- القانون يحكم سنتين سجن للأب. كيف سيسيقدر أن يمنعه؟ بالقانون

الندوات التــي تقام هـــي لأجل هذا،

لأجل أن يكون الآباء فــي وارد التــربية



#### ممنوع ننصحه؟

- الجــواب: لا لا لا. بالقانـــون الجديد بالتغيير الجديد لا تســتطيع أن تفرض رأيك عليه لكن من حقك أن تطــــرح رأيك. لا تجبـــر الطفل علــــى ما أنت تعتقده ولكن من حقك أن تطــــرح ما تعتقد وأنت حر ضــــمن القانون. في القانــون لا أحد يقدر أن يقـــول لك لا تطرح رأيك.

أشير الى مسالة يمكن من خلالها السعي للتخفيف من النظرة الفردية في القانون. الأفراد السويديون خلال جائحة الكورونا قالوا نحن نتمسك بالفردية ولا نريد ان نأخذ اللقاح. من حق الفرد ألا يأخذ اللقاح لكن بسبه مات الكثيـــــــر من الناس فقال المســــؤولون يجب أن نطور الفردية لكن ليس على حســـاب المجتمع لفذا سيقتل المجتمع. ما أقوله هو أن نساهم كمتخصـصـين في ان إثارة هذه القضـــــايا والمطالبة بتطوير الفردية.

# شهادة العسكري (ع)

# السيد أحمد الحسيني في ذكرى شهادة الامام العسكري (ع): حاول الامام العسكري أن يغطي الامام السابق وان يهيئ الظروف للإمام اللاحق

وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا َصَبَرُوا ۗ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ۗ

المجلس منعقد على شــرف الامام*ر* الحسـن العسـكري (ع)، وهو الامام الحادي عشـــر من أئمة الشـــيعة صلوات الله عليهم. عصـــــر الامام العســكري (ع) كان العهد الأخير من العصر العباسي الذي يقسم حسب المؤرخون إلى ثلاثة اقســام. الثالث ضـعفت فيه قوة العباســيين وصــار الذي يتحكم بالوضع الســياسـي هم الاتراك. الادب العربي وصــــف هذا الموضوع ببيتين من الشعر:

خليفة في قفص بين وصيف وبغي

يردد ما يقولونه كما تقول الببغا

جــــىء بالإمام الهادي من المدينة إلى ســـــامراء بامر من المتوكل، وسامراء كانت ثكنة عســــكرية بتعبيرنا اليوم.

الأئمة المتأخرون، بالمناسبة، كانت الأخبار عنهم قليلة. انشـــــغل المؤرخون للأسـف في كمية شــرب الخليفة وما نوع الشـــــراب الذي يشــــربه وانحدرت الأمة وكَان هناك تسافل.

وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُــــولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ۚ أَفَإِن مَّــــــاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ۚ

هذا الانقلاب أخذ يسـتمر بالتسـافل وكلما امتد الزمن أصـــبح أعمق نحو

أئمة أهل الــبــيت ومـــنهم الامام العسـكري حاولوا أن ينقذوا ما يمكن

عهد الامام العســـكري من أشد العص\_\_\_\_ور، وقد وصفه هو بحادثة سیأتی ذکرها.

الامام (ع) حالــه كحال آبائه كُلهم، فـــــيهم المذبوح وفيهم المقتول وفيهم المشرد.

هناك رجل اســــمه محمد بن عبد العزيز (البرخي) وهو من الشــــيعة وموال للإمام. والإمام كان يذهب كل اثنین وخمیس (یذهب بتعبیـرنا یوقع فــى المخفـر ويـرجع)، هذا محمد بن عبد العـزيــز البــرخــي قال إذا ذهب الإمام إلى دار العامة وقفت وصحت: ايها الناس هذا حجة الله علــــــى خلقه، فلما خــرجتُ وواجهت الامام وقلت له ذلك وإذا بالإمام اشــــار لي بان اســــکت ثم اقترب لي وقال: اما الكـــتمان واما القـــتل. الإمام يقول اتقي الله في نفسـك، فسـيقتلونك. هكذا كان الوضع.

قـــــبل ذلك كان الإمام الهادي (ع) يخفي العســــكري (ع) وكان المُبرز هو محمد إبن الإمام الهادي حتــــى تصــــور الناس ان محمدا هو الامام، فكان مغطى عليه لأن العباســـيين يعرفون ان الأئمة الاثني عشــر كلهم من هاشــــم ويعرفون انهم وصـــلوا للإمام الذي ســــيزيل ملكهم وكان العباســـــيون على اطلاع بإرث آل محمد، فكلما اقتـــــرب عهد الاِمام المنتظر اشتدت المضايقة على أهل البيت (ع). فينقل لنا الامام عن حكام عصـره ويقول: "هؤلاء الظلمة پــزعمون او پــريدون قتلــــی فما راوا قدرة القادر"، يعني الله سـيحفظني مـــــنهم، وهذا من علامات الأئمة والنبوة فالنبــي (ص) هدده أبو جهل وبعض أقربائه قالوا: يا رســوك الله أبو جهل يهددك يريد قتلك قال: إن نال او وصل إلى شعرة مني فلست بنبي.



هذه الجملة أعادها الامام الرضــــا (ع). قالوا له نخاف أن يقتلك هارون، فقد قتل موســــى بن جعفر، فقال: لقد قالوا لجدي رســــوك الله إن ابا جهل يهددك ويعدك بالقــــتل فقال النبي لو نال مني شعرة فلســــت بنبــــي وأنا أقول لكم إن نال هارون مني شعرة فلست بإمام.

الامام تعــــرض لأكثــــر من محاولة اغتيال وكل الأئمة كذلك. الحسِــين (ع) يقول لقد سـقيت الســم اكثر من

الامام الرضا قال "لأبي الســـــلط الهروي": سأدخل وهذا سيسقيني السـم فإن رأيت العباءة على رأسـي فاعلم أني مت.

يأتي أحدهم ويســـــأك: أليس هذا انتحاراً؟ (ان يأخذ الامام الســم رغم علمه بمحاولة القـــتل) الجواب ان الإمام يُجبـر علـي ذلك. المامون قال للرضــــا ان ياكل فقال لا اريد ان اكل فقال اتِخونني يا ابا الحسـن؟ اتشــك ىي؟ فأجبره.

الشـاهد الثاني. أمير المؤمنين يقول له أحدهم: إن كان عندك هذه القدرة وهذا العلم فلما هذه الحــــرب مع معاوية؟ فقال له: "نحن عباد مقربون لا نســبقه بقول" اي نمشـــي وفق الإرادة الإلهية. لا يصـح إذا أعلمه الله بموته ان يعمل خلاف ذلك.

الامام العســكري كان يقول للناس: ليس هذا من ســــــيقتلني بل المعتمد.

الأمر الثالث الذي وصــــفه الامام هو الشيعة في عصره، يقول ما مُني أحد من آبائي بمثل ما مُنيت به من شــك هذه العصــــابة، العصـــابة يعني المجموعة، التي هي الشـــيعة. بمعنــى لم يتعــرض أحد من آبائــي للشــك كما تعرضت أنا من الشــيعة أنفسـهم.

يفترض بالتابع أن يرتقي إلى مسـتوى المتبوع. فــــي بعض الأحيان الامام لا يريد أن يصــرّح بكل شـيء. هذا الامام الحسـن قال له أحدهم: السـلام عليك يا مذل المؤمنين.

هذه شـــتيمة والنبي تعرض إلى ذلك فقد قال له أحدهم: ألســــــنا على الحق، وعدونا علــــى الباطل، قال النبي: بلـى، قال: فلم نعطــي الدنية في ديننا إذن؟ قال: إني رســـول الله، ولسـت أعصيه، وهو ناصري.

هذه قلة أدب مع النبي (ص).

يفترض بالتابع أن يراعي ويرتقـي إلـى مســتوى المتبوع ولا يجبره أن يصــرح بكل شـــــيء. بعض الأحيان المواقف تمنع الامام من الحديث.

يقول الامام العسكري ما مُني أحد من آبائي بمثل ما مُنيت به من شــــك من هذه العصابة الذين هم الشـيعة.

وهذا له اســــــباب. في زمن الامام المهدي حاول الامام أن يغطـي، الامام الســـــــابق ويهيئ الظروف للإمام اللاحق. ومن ضـــمن هذه التهيئة أنه حفظه من الــــــناس وهذه نفس المشــــــكلة التي ستواجه الامام العسكري في قضية الامام الحجة.

جاء أحد من جماعة ابــــو ذر الغفاري وكان هناك شــك ولغط في قبيلته في إمامة العســـكري (ع)، الشـــيعة نفســهم كانوا يشــككون بأن هذا هو الامام. جاء شـــخص غفاري فقال له الإمـام: أغفـاري أنـت؟ قـال: نعم قـال: أمك اســــمها حمري؟ قال نعم. قال الامام: أويكفيك هذا (لتصــدق بي؟)؟ قال: ىلى.

نحن نعرف أن كل إمام أضـــفي عليه

صفات أو لقب إذا قلت لك: من سجين الأئمة؟ ستقول الكاظم (ع)، ولكن غير متداول عندنا أن الامام العسكري لقب بالسجين مع انه تعرض للسجن في عهد المعتز وعهد المهتدي.

هؤلاء " الخلفاء"، بالمناســـبة، ألقابهم مسروقة من أهل البيت، المأمون مثلا هو من ألقاب الرضا (ع).

فالإمام ســـــلام الله عليه عاش ردحا كاملا في الســجن وعيون الســلطة تلاحقه فكيف كان يتواصـــــــل مع الشبعة؟

كان هناك شــــــيعة مع الامام في سـامراء وكانوا يصـــــلون اليه بلباس الباعة.

وضـــع الامام نظام الوكلاء. كان عنده وكلاء متعددين فـي المغـرب مثلاً وكان يبعث بالأحكام الشـرعية من خلالهم.

الحاج حسين قنير

في رواية ان أنصـــــار الامام جعلوا يتبادلون حراســته طيلة الليل والنهار في بيته وفي ســـجنه وفي الطريق العام لذلك ترى فـي عهد الامام الكثير من المعاجز.

ترى ان حياته قامت على المعجـزات كي يكسـر الحصـار وكي يثبت إمامته لشـيعته. ذلك أبو هاشم يقول كنا مع الامام كنا صيام في السـجن فأخذني الضـعف. كان عندي شيء من الكعك فذهبت لزاوية وأخذت شيئاً من الكعك وأكلته ولم أعلن افطاري، فقال لـــي لاحقا: يا أبا هاشــم إن كنت صـائماً وضـــعفت فافطر ولكن لا تفطر على الكعك، بمعنى ان افطر على ما يسـند قلبك.

كان يستخدم المعجزة وفي ذلك رواية عن علامات المؤمن وهــــي كما قال: "صلاة إحدى وخمســـــين، وزيارة الأربعين، والتختّم باليمين، وتعفيــــر

الجبين، والجهر ببســــم الله الرحمن الــرحيم". زيارة الأربعين التـــي جعلها من علامات المؤمن لم تكن معـــروفة والآن أصـبحت ظاهرة للدراســة على مستوى العطاء وغيرها.

الامام العســكري كان عنده قضـية أن يظهـر الامام الحجة ويخفيه فـي نفس الوقت، يظهره للشــــيعة ويخفيه عن الســلطة. فدوهم بيت الامام أكثر من مرة فأرســــل الامام الحجة وأمه إلى المدىنة.

الامام العسـكري جمع بعض الشـيعة وقال لهم اذا كانت الكائنة (فإن أنا مت) هذا إمامكم. فخرج صبي وقد قبلوا به.

قضية الدين تحتاج للتسليم "إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما" الإسلام هو التسليم أن نسلم لأهل البيت وللرسول (ص).

الامام (ع) حالــه كحال آبائـــه كلهم، فيهم المذبوح والمقتول والمشرد.

جاء فــــــي رواية ان الامام قال لعقيد الخادم: يا عقيد ادخل هذه الحجــــرة ستجد صبياً يصـلي رافعاً سبابته إلى الله قل له أن أباك يدعوك إليه.

جاء الصـــبي (الامام). قال له أعطني ماء، الامام العســكري سُم بيوم واحد في نهاية صفر دُس له السـم بقي ٨ أو ١٠ أيام يعاني من حرارة الســــم يقال إنه كان يأخذ الدار جــيـــئة وذهاباً من حرارة الســـم. في الليلة الأخيرة قال: ادعوا لي ابني.

- بني أعطني شــيئاً من الماء. أعطاه الماء فلما أخذه ارتجفت يداه لما وضعه في فمه اصـطقت أســنانه وســقط القـدح من يـده فأخـذ الإمام الحجـة القدح وأخذ يسـقي والده.

- بنـي هنأك الله أنت مهدي هذه الأمة أنت من ستأخذ الثأر لآبائك.

الامام صــلوات الله عليه أخذ يوصــي الامام (عج) ثم أغمض عينيه أســـبل يديه مدد رجليه و... آجركم الله

كان ذلك في ٢١ أيلول سبتمبر ٢٠٢٣

# ذكرى وفاة كريمة أهل البيت

# الشيخ ناظم الوائلي في ذكرى وفاة السيدة فاطمة المعصومة (ع): إن عدم زواجها وأخواتها هو أحد الشواهد على الإرهاب الذي تعرض له أهل البيت (ع) في زمن العباسيين





ولدت السـيدة المعصـومة في المدينة المنورة وتـرعــرعت فــي بيت الإمام الصـادق (ع) فورثت عنهم من نور أهل البيت وهديهم وعلومهم فــي العقيدة والعبادة والعفة والعلم.

أمها كانت جارية من أشــــراف العجم يقال انها تكتم، وقيل نجمة، وســميت بالطاهرة. بعد ولادتها للرضـــــا (ع) اتخذتها حميدة المصــــفاة أم الإمام الكاظم (ع) لنفســها، وكان لشـــرف بقائها فــي هذا البيت الطاهـــر الدور الأبـرز فـي أن تتلقـى علوم أهل البيت الأبـرز فـي أن تتلقـى علوم أهل البيت حميدة المصفاة مما زاد إعجاب مولاتنا فيها، لذا أشارت السـيدة حميدة على ابنها الإمام الكاظم (ع) بالاقتران بها.

لم تلبث مدة حتـــى منّ الله تعالــــى عليها بأن صــيرها وعاءً طاهراً للإمامة حيث أصبحت أماً للإمام الرضا (ع) ومن بعده بما يقرب العشـــرين عاماً منّ الله عليها ثانية بولادة فاطمة المعصومة.

منزلة الســـيدة فاطمة المعصـــومة وتميـزها عن باقـي بنات الإمام الكاظم (ع):

روي أن جماعة من الشيعة قصدوا بيت الإمام موسي بن جعفر (ع) للتشرف بلقائه والسلام عليه فأخبروا أن الإمام (ع) خرج في سيضر، وكان

عندهم عدة مسائل فكتبوها وأعطوها للســيدة فاطمة المعصـــومة (ع) ثم انصرفوا.

وفي اليوم التالي وكانوا قد عزموا على الــرحيل إلــى وطنهم مرّوا علــى بيت الإمام لأخذ أجوبة مســــائلهم إلا أنهم فوجـــــــئوا بأن الإمام (ع) لم يعد من سفره بعد.

نظراً لعزمهم على الرجوع إلى أوطانهم طلبوا من السيدة فاطمة المسائل على أن يقدموها للإمام في سفر آخر لهم للمدينة فسلمت السيدة فاطمة (ع) المسائل إليهم مع أجوبتها، ولما رأوا ذلك فرحوا وخرجوا من المدينة قاصدين ديارهم وفي أثناء عودتهم التقوا بالإمام الكاظم (ع) وهو في طريقه إلى المدينة فحكوا له ما جرى لهم فطلب منهم أن يروه تلك المسائل وأجوبتها فلما نظر فيها قال ثلاثاً "فداها أبوها".

تســــميتها وألقابها ودلالاتهما باعتبار أنهما صادران من المعصوم:

ولادتها كانت في عهد الرشــــــيد العباســي ففتحت عينيها منذ صـغرها على وضــع ســـلطوي إرهابي. فلقد قامت أركان الدولة العباســـــية على أنقاض الدولة الأموية، وتســــــتر العباســيون وراء شـعار رفعوه في بداية

أمرهم وهو "الرضـــا من آل محمد" ليوهموا طائفة من المســـلمين الموالين لأهل البيت (ع) ولكنهم ما إن تســلموا سدة الحكم واستتبت لهم الأمور قلبوا لأهل البيت ظهــر المحن وامتدت أيديهم بالقتل والبطش والقمع لكل من يمت لهذه الدوحة العلـــوية صلة.

نقلت كتب التواريخ والســـــير نماذج مروعة من قصص الطالبيين الذين قتلوا على أيدي العباســــيين أيام الحكم العباســي عامة وأيام حكم الرشــيد خاصة، منهم:

۱- يحيى بن عبد الله بن الحســـــن المثنى أعطاه الرشـــيد أماناً ثم نقض أمانه ثم قتله.

٢- إدريس بن عبد الله بن الحسن

٣- عبد الله بن الحســـــن بن علي بن الحسين (ع)

٤- محمد بن يحيــــى بن عبد الله بن الحسـن المثنى

٥- الحســين بن عبد الله بن إسـماعيل بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب

وسواهم كثير.

وأتم الرشــــيد طغيانه وظلمه بقتله ســـليل النبوة حليف التقى أعبد أهل زمانه وأعلمهم وأكـــــرمهم الإمام موسى بن جعفر (ع).

روي أنه لما دخل هارون المديـــنة زار النبي (ص) فقال: الســـلام عليك يا رسول الله، الســلام عليك يا ابن عم – مفتخراً بذلك على غيـره – فتقدم أبو الحســن الكاظم (ع) وقال: الســلام عليك يا رسول الله، الســلام عليك يا أبه، فتغير وجه الرشــــيد وتبين فيه الغضب.

فعمد الرشيد لســـجن الإمام إلى أن استشــهد في سجن الســندي بن شاهك في بغداد. ثم عاصرت السـيدة المعصــومة بعضــاً من عهد المأمون العباسي والذي عرف بالدهاء وكان قد خطط لإخماد ثورات الطالبيين بالحيلة والمكر فتوسل من جديد بشعار (الرضا من آل محمد) إلا أنه قدمه في صــيغة جديدة هي اســناده ولاية العهد إلى الإمام الرضا (ع).

كان الإمام الرضــا (ع) يعرف تماماً تدبر الأمور وأنه لما أكـره علـــى قبول ولاية العهد رفع يديه إلى الســـــماء فقال: اللهم إنك تعرف أني مكره مضــطر فلا تؤاخذني كما لم تؤاخذ نبيك يوســـف حين دفع إلى ولاية مصر.

ولما اسـتتب الأمر للمأمون تنكر للإمام الرضا (ع) فدان له الســـم في عصــير رمان وفــــــي عنب كان يغمس فيه السلك المسموم.

إن نظرة فاحصـة على مجمل الأوضاع

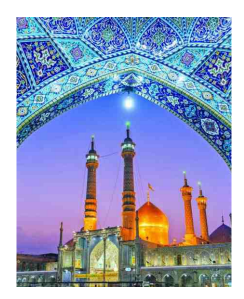
العصيبة التي عاصرتها السيدة المعصومة (ع) والضغط الشديد والإرهاب اللذين تعرض لهما العلويون والطالبيون في عهد الرشيد انتهاءً بالاعتقال والقتل الفجيع الذي تعرض له كبيرهم الإمام الكاظم (ع) يجعلنا ندرك سبب عدم زواج السييدة المعصومة وأغلب بنات الإمام الكاظم (ع).

ولقد كان العلويون والطالـــــبيون ملاحقين مشــردين يلاحقهم جلاوزة الرشـــيد أينما ما حلّوا أما الأكفاء من الآخــرين فالظاهـــر أن أحداً منهم لم يجرؤ على التعرض لسـخط هارون من خلال مصاهرته للإمام الكاظم (ع).

كما ندرك الحكمة التـــي جعلت الإمام الكاظم (ع) يخصـص أرضاً معينة لتوزع عائداتها علــــى بناته إن فقدن المعيل الذي يعيلهنّ.

ويبقى أمر عدم زواج الســــــيدة المعصومة وأغلب أخواتها الأخريات من بنات الإمام الكاظم (ع) أحد الشــواهد علــى الظلم والإرهاب اللذين تعــرض لهما أهل البيت (ع) فـــــــــي زمن العباسيين وفي عصـــر الرشيد على وجه الخصوص.

نقل عن المرحوم الســــــيد محمود المرعشــــي النجفي صاحب كتاب شــــجرات العلويين أنه كان يتلهف لمعرفة موضع القبر الشريف للصديقة الزهراء (ع) فاختار – للوصــــول إلى غايته – ختماً مجرباً اسـتمر على أدائه أربعين يوماً عســـى أن يمن الله عليه بمعرفة موضع القبر المجهول.



وانتهت الأيام الاربعون المشـــــحونة بالدعاء والتوسل فشـــاهد في عالم الرؤيا الإمام الباقر أو الصادق (ع) فقال الإمام له: عليك بكريمة أهل البيت!

اجاب السيد المرعشي ظناً منه أن الإمام يوصيه بقصد الصديقة الزهراء (ع): نعم جعلت فداك فلقد أتممت هذا الختم لأعرف موضع قبرها على وجه الدقة لأتشرف بزيارتها، قال الإمام (ع): اقصد القبر الشريف للمعصومة في قم. وأضاف لقد شاء الله سيحانه لحكمة أن يظل القبر الطاهر للزهراء البتول (ع) مجهولاً إلى اللبد فجعل قبر المعصومة موضع تجلّ اللبد فجعل قبر المعصومة موضع تجلّ لقبر الصديقة وأفاض عليه من الجلال والجبروت ما كان سيعقدره لقبر الصديقة (ع) لو كان ظاهراً ماثلاً.

كان ذلك في ٢٦ تشـــرين الأول اكتوبر ٢٠٢٣





# ليالى الجمعة

# الشيخ فهد فاضل في "حديث ليلة الجمعة": ما هو العِلم الذي يقذَّفه الله في قلوب أوليائه؟

الموضوع الذي أحببت أن أطرحه على حضراتكم هذا اليوم هو موضوع العلم. الصــــورة التي في اذهاننا عن العلم هي ان العلم هو فقط العلم الذي نقرأه فــــــي الكتب ونتعلمه، مثلاً أن يتعلم أحدهم الفيزياء، الرياضيات، اللغة. هذا العلم يؤثر في التصــــرف ولا يؤثر في النفس، مثلا لو ان شخصــاً تعلم اللغة الفرنســــية، فإن علمه بهذه اللغة سيجعله قادراً على فهم ما يســـمعه باللغة الفرنســية، خلافاً للشــخص الذي ليســت لديه معرفة بهذه اللغة. فلو قال له أحدهم باللغة الفرنسـية إن هناك انفجاراً سيقع بعد خمس دقائق، فإن الشــــخص الذي لا يعرف اللغة الفرنسـية لن يفهم وسـيبقي جالســاً فـي مكانه ولا يتحـرك. أما الذي يعــرف اللغة الفرنسية فإنه سيقوم من مكانه مباشرة. إذن الفرق بين الشــخصــين هو ان احدهما سيفهم ما الذي يحصل ويتصرف على اساس ذلك، والثاني لن يفهم هذا المحتوى ولن يتصـرف. هذا العلم يؤثر في التصرف.

لكن هذا العلم لا يؤثر بالضــــرورة في النفس. قد تجد شخصـــاً يكون عالماً بالفقه والسنة والتفسير وعلوم القرآن ويصبح مفســراً للقرآن دون ان يعتقد أصـلاً بأحقية هذا الدين أو هذا الكتاب. هذا نوع من العلم، وهذا اكثــر ما يتبادر إلى الذهن عندما نتكلم عن العلم.

ولكن هناك علما آخــر يذكــر فـــي الأحاديث والقرآن يختلف اختلافاً جذرياً عن العلم الذي يتبادر إلى ذهننا عندما يذكر العلم.

هذا العلم النافع يذكــر فـــي أحاديث النبي (ص) ك"نور"، ويذكر أيضًا في حديث الإمام الصــــادق (ع) كنور. الحديث المعروف عن الإمام الصادق قوله: "العلم نور، يقذفه الله فـــى قلب من پشـــاء"، وعن النبي (ص): "العلم نور يقذفه الله في قلوب أوليائه". يعني ان الله لا يعطــي هذا العلم لأي كان، بل يجب أن يكون من أولياء الله عــــــز

وجل. الإمام الصادق يقول: "في قلب من پشاء".

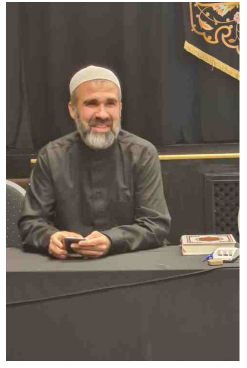
طبعاً قد يعتــرض البعض ويقول: ان لم يعطنــــى الله هذا العلم الخاص فهذا ليس تقصــيرا مني. التقصــير من الله والعـــياذ بالله. أنا عادة أجـــيب هؤلاء الأشـــــخاص أن تخيل معي جامعة ستوكهولم ترفض من تشاء وتقبل من تشــاء، والســـؤال هنا: هل يقبلون ويرفضــــون اعتباطياً، أم بناء على شـروط؟ فيقول بناء على شـروط. اقول له: فكيف إذن تتصــــور أن الله يقبل ويرفض بشــكل اعتباطي؟ حين تتكلم عن الكلـــية والجامعة تقول إن لهؤلاء شــــروطهم ومعاييرهم التي يقبلون ويرفضــــون على أساسها. وعندما تتكلم عن الله تتصور أن رفضه للشــيئ وقبوله به هو أمر اعتباطي.

..المهم، يوجد هذا النوع من العلم. الله تعالى يقول: "واتقوا الله ويعلمكم الله"، يعنــي يوجد علم يكون الله تعالــي هو المعلم فيه. فلو انك اردت ان تحصــــل على هذا العلم منذ الصـــغر إلى آخر عمرك، فلن تحصـــل عليه إلا إذا قذف الله هذا العلم في قلبك. لا يوجد طريق اخر لتحصيل هذا العلم.

هنا يطرح الســـؤال: على أي أساس يعطـــي الله هذا العلم؟ الجواب فـــي نفس الآية. الآية تقــول "واتقـــوا الله" يعني اتق الله وســـــيعلمك الله هذا

قبل ان أكمل هذه القضــية لا بأس بأن أطرح شــبهة. يقول تعالى في ســورة البقـرة: "ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين". هناك من يتســــاءل: هذا الإنســان تقي، ويأتي الكتاب ليهديه، إذن نحن الذين لسـنا أتقياء أين حصـتنا من هذه الهداية؟

أقول للمشــتبه أنظر إلى سـائر الآيات. يقول تعالى في مكان آخر من القرآن الكريم: "هدى للناس"، فإذن هذا



العلم الذي يتبادر إلى الذهن لا يؤثر بالضــرورة في النفس. قد تجد شخصــاً يكون عالماً بالفقه والســنة والتفســير وعلوم القـرآن دون أن يعتقد أصلاً بأحقية الدين.

الكتاب يهدي الناس، ويهدي المؤمن، ويهدي المتقي، كل حسـب مسـتواه. الهداية الذي يحصــل عليها المتقي، ليست بنفس المسـتوى التي يحصـل عليها الناس بشكل عام.

غير المسـلم أيضا يحصـل على حصـة من الهداية، ولكن يجب علـــيه أولاً أن يخطو خطوة إلــي الأمام لكـــي يعطيه الله تعالـــى الـــزيادة. ما هـــي هذه الخطوة؟ هـي أن يـرغب فـي أن يهديه الله. أن يفتح قلبه وعقله. لا أن يقــــرر مسبقاً أن هذا الكتاب كتاب ضلالة.

"واتقـــــــوا الله ويعلمكم الله". هذه إشـارات بأن هذا النور، لكي يصل إليك يجب أن يكون عندك تقوى.

حين تصبح تقياً يعلمك الله درجة من هذا العلم بدرجة تقواك. فـيكون غذاء لروحك ويكون نوراً تمشــــــي به بين الناس. الناس كلّ منهم فـــــي وادٍ، ضـائعين، ولكن المتقين أعطاهم الله نوراً يمشون به بين الناس.

..هذا جانب، وهــــناك ما هو عكس ذلك:

في سـورة يوسـف (ع)، كما تعرفون إن محاولة زليخة تفشــــل. والنســــاء الوجيهات فـــــي المدينة جاءت بهن زليخة وحين رأت النســــــوة جمال يوســـف قمن بفعل فاق فعلتها هي، وحاولن استدراجه. الشـــاهد هنا أن يوســف (ع) ماذا قال؟ قال مخاطباً الله تعالى "الا تصــرف عني كيدهنّ اصبو إليهن وأكن من الجاهلينِ"، لقد قال: أنا عندما أخطـئ فأنا من أي جماعة؟ من الجاهلين. يعني إن الذنب هو في خانة الجهل. إن الـــــنور والظلمات درجات "الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلــي النور"، النور يذكـــر في القرآن على شـــكل مفرد بينما الظلمات على شـكل جمع. لأن طريق الهدى إلـــى الله تعالـــى واحد، بينما الظلمات كثيــرة. لكن انا وانت يمكننا أن نقتـرب من النور وإن أختلفت درجة الظلمة التي نكون غارقين فيها. أقصد ان اقـــول إن هذا العلم درجات، العلم الذي يقذفه الله في قلب من يشـــاء، وبقذفه الله فـــــى قلب أوليائه هو درجات. فأنت كنت من قبل لا تــــري الذنب مقـززاً فتـرتكبه، ثم يــرزقك الله هذا العلم فتــرى الذنب مقــززاً فلا

علماء الأخلاق وبالخصوص آية الله بهجت كان دائماً يوصيعي ويقول: "إعمل بما تعلم وسيعلّمك الله ما لم تعلم". إعمل بما تعرفها في حياتك هذه الامور التي تعرفها في حياتك فإن الله تعالى سيعطيك المزيد من العلم. هذا لا يعني انه سيعلمني آيات جديدة من القيران، وإنما سيجعلني أرى بشيعاعة الذنوب سيجعلني أرى بشيعاعة الذنوب فأشعر بالقرف منها ومن ارتكابها.

التكامل درجات ومــراحل، وفــي كل مرحلة الله تعالى يعطينا حبل النجاة، ويريدنا أن نصعد. أنت لو كنت في قعر الظلمات فهناك أيضــاً يأتي حبل الله. فطـــريق النجاة دائماً موجود. ومهما صعدت وحتى لو وصــلت إلى أعلى علـيين فإن هذا الحـبل موجود. طبعاً عندئذ لا يكون هدف الحبل أن ينجـيك من جهنم، وإنما أن يأخذك إلـــــى مراحل أسمى.

هناك حديث لطيف موجود بصيغ عدة نقلاً عن أهل البيت (ع) وهو: "من لم يكن له واعظ من قلبه وزاجــــر من نفســـه تمكن عدوه من رقبته". عن أمير المؤمنين (ع) يقول: "من لم يكن له واعظ من نفســـه فما له من الله ماء ظا"

على أي أســـاس يعطي الله العلم النافع لأوليائه؟ الجواب فــي قوله تعالــى "واتقوا الله ويعلمكم الله" يعنــي اتق الله وسيعلمك الله هذا العلم.

إنســـان يغرق، أنت ترمي له حبل النجاة، ولكنه لا يمســك به. تقول له المسـك بهذا الحبل لأسحبك، ولكنه لا يمســك. الله تعالى يقول لنا فقط توبوا وأنا أرفعكم، ولكن نحن لا نستطيع أن نمسك الحبل بسبب الذنوب والغفلة.

هذا الشــخص لماذا لا يمســـك حبل نجاته؟ لأنه فـــي حالة تخديــر. يقول الحديث: "النظرة ســهم من ســـهام

إبليس"، أنت حين تنظــر إلــى امــرأة أجنبية فأنت قد قمت بتخدير نفسـك، وحين يأتيك حبل النجاة فلن تسـتطيع الإمســاك به، ولو أمســكت به لبعض الوقت فإنك سـرعان ما ســتتركه، لأن ىدك مرتخبة.

أختم بحديث قدســي يخاطب به الله سبحانه وتعالى النبي عيســى (ع). يقول له: "يا عيســى كم أطيل النظر وأحســـن الطلب (يعني أنا أطلبهم بأحســن طريقة لكنهم لا يتجاوبون). الله تعالى يقول لي: تعال إلى النجاة أنا أنتظرك. وإذا حاولت أن تصــــلح نفســـك فإنني سأبدل سيئاتك إلى حسنات. هل يوجد أكرم من هذا؟. "يا عيســـى كم أطيل النظر (يعني أنه يبقى ينتظر العاصين) وأحســــن الطلب، والقوم في غفلة لا يرجعون".

وفي حديث قدســـي آخر يقول الله تعالى لنبيه موسـى (ع) بما معناه: يا موسـى، لو علم المدبرون عني، كم استياقي إليهم لماتوا من الشـــوق لي. يعني بمعنى أن العاصـــين لو يعلمون كم يحبهم الله تعالــــي ويطلبهم فإنهم يموتون شـــوقاً إليه. وفي حديث آخر يقول إن الله تعالــي يحب عبده أكثر من محبة الأم لولدها بسبعين مرة.

سمعت من أحد علماء الأخلاق حديثا يســأل الله فيه نبيه موســى (ع) يقول له: يا موســـى (ع) يقول له: يا موســـى حين وقع فرعون في البحر، هل ناداك طالباً للمســـاعدة. قال له موســــى نعم. قال: لِمَ لَم تســــاعده؟ سكت موســى. فقال تعالـــى: لأنك لم تخلقه. أنا خلقته وانا أحبه ولو أنه نادانــــي لأخـــرجته من

إلى هذا الحد يحبنا الله تعالى.

في هذا الحديث القدســي (كم أطيل النظر وأحســــن الطلب والقوم في غفلة لا يرجعون) يضـــــع الله تعالى أصـــبعه على جرحنا، ألا وهو الغفلة. ولو كان الإنســـان غير غافل لما انفك يعبد الله حتى يأتيه اليقين.

كان ذلك في ٢٣ آب اغسطس ٢٠٢٣

# ليالي الجمعة

# الحاج حيدر العطار في "حديث ليلة الجمعة": كيف يحيي الله الأرض بعد موتها؟

الحمد لله على أن نجتمع مـرة أخــرى فــي ليلة مباركة علــى مائدة القــرآن الكريم.

وعندما ندعوا إلــى مائدة القــرآن فإننا نعني المائدة التي يكون عليها كل من القرآن الصامت والقرآن الناطق.

المقصـــــود طبعا بالقرآن الناطق هو حجة الله في أرضـــه وهو الإمام الذي يفسـر ويعبّر عن القرآن الصامت.

عندما أراد أهل الشـــــام أن يحكّموا القـرآن خاطبهم أميــر المؤمنين بهذه المقولة: أنا القرآن الناطق.

في القرآن الكريم خطاب على عدة مستويات. هناك خطاب على مستوى المؤمنين "يا أيها الذين آمنوا" وهناك خطاب عالمي إنساني شامل لكل الناس بغض النظرعن أن يكونوا مسلمين أو غير مسلمين، مؤمنين أو غير مؤمنين: "يا أيها الناس".

واحدة من مواضيع هذا الخطاب هي الآية المـباركة: "يا أيها الــناس أنــتم الفقــراء إلـــى الله والله هو الغنـــي الحمـيد". الله يخاطب كل الـناس، أيها الناس أنتم فقـــراء بحاجة إلـــى الله، والذي يسـد هذا الفقر هو الله عز وجل لا سـواه.

هناك مثل يضــــربه الله عز وجل في القرآن الكريم يعبر فيه عن طبيعة هذا الفقر. فقد جاء في سـورة الحج: يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُـــوا لَهُ. إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُـونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُـوا لُكُوبًا وَلَو اجْتَمَعُــوا لَهُ وَإِن يَسْلُبْهُمُ الْذَبَابُ شَيْئًا لَّا يَسْتَـنقِذُوهُ مِنْهُ \*ضَعُفَ الظَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ.

أحيانا يكون ضعف الطالب بســبب قوة المطلوب، الله عــــــز وحل يقول: لا، الطالب ضعيف والمطلوب أيضـاً ضعيف. الضـــعف يكون ضعفا كليا عندما يكون الارتباط بالله ضعيفاً.

هذا الخطاب الإنســــاني هو خطاب يخاطب الله ســـبحانه وتعالى به كل الناس ومن علــــى كل الأرض. فالله عندما يتحدث عن الأرض يتحدث عنها مـرة كبقعة جغــرافية محددة، ومــرة يتحدث عن الأرض كل الأرض.

نأت ي إلـــى الآيات التـــي تتحدث عن الأرض كل الأرض، نلاحظ الآية المباركة " وَلَا تُفْسِدُوا فِـــــــــــي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا". آية الأخــــرى "ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلَائِفَ فِــــي الْأَرْضِ مِن بَعْدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ".

هذا الخطاب يشـــمل كل الأرض، فالله يعبر عن أجيال البشــرية بالخلائف "ثم جعلناكم خلائف في الأرض..."

هذه الآية تبين لنا أن الله أعطى الأرض لكل الأجيال، ولكنه لم يعطها ســدى، وإنما "لننظر". فهي في عين الله.

هناك رقابة إلهية لما يجري علـى هذه الأرض كلها.

القـــرآن يبين لنا أن هذه الأرض تمـــر بمراحل. أحياناً تصـــــل هذه الأرض لمرحلة تســـمى الموت، "اعلموا أن الله يحيـــي الأرض بعد موتها" فهناك موت للأرض وهـناك حــياة للأرض وإن شاء الله سنرى من كلام أهل البيت ما هو المقصـــود من موت الأرض وما هو المقصود من حياة الأرض.

لاحظوا الرقابة للأرض وما يجري عليها فـي قوله تعالـي: "وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّنْقَالِ ذَرَّةٍ فِـي الْأَرْضِ وَلَا فِـي رَّبِكَ السَّمَـاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَٰلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِـي الْأَرْضِ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِـي كِتَابٍ مُّبِينٍ". هـي رقابة إلهية لمجــريات الأحداث علــي الأرض وللمســيرة الإنسـانية على هذه الأرض إذا انفصــلت عن الأرض وحي الســماء فإنها عرضة للموت. نلاحظ الآية القرآنية عن انفصال الأرض والناس عن وحي السـماء:

"وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَحِيبُونَ



كل تجربة انسانية سواء كانت شـــيوعية أم رأســـمالية أم علمانية لا تســــتجيب لكم بشـــيء، إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه.

لَوُم بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ"

هذا مثال عن الناس عندما تجـــــرب أشـــياء هي بعيدة عن الله. الله تعالى يضــــرب مثل الذي يريد أن يأخذ الماء بأمل أن يشـــرب وينجو وعندما يصـــل لفمه لا يجد شيئاً.

الله عز وجل يقول أنتم الفقـراء إلـى الله وهو الغني.

أي تجربة منفصلة عن الله هي كتجربة الذي يأخذ الماء ليشرب وعندما يصبح قريبا من فمه لا يجد شيئاً. كل تجربة سيوعية أم سيوعية أم رأسمالية أم علمانية، جربوها كلها، فهي لا تستجيب لكم بشيء، إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو بالغه.

كل هذه التجارب نتيجتها الفشــــل وتؤدي بالأرض إلى الموت لتصـل الى حالة "ظهر الفساد في البر والبحر بما كســـبت أيدي الناس". هذا حديث ليس له علاقة بالمسلمين فقط. هذا حديث عن كل الــــناس عن الأرض بكاملها. وفق المنهج القــرآنــي كل هذه التجارب التي انفصـــلت عن الله عز وجل لا تؤتي بثمر أو بنتيجة وتؤدي إلى موت الأرض.

الملائكة أيضاً تنبؤوا بخصوص خلقة الإنســــان عندما قال الله سبحانه وتعالــى "وإذ قال ربك للملائكة إنــي جاعل فــي الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء".

هذه التجارب الإنسانية البشرية الوضعية تؤدي إلى الفساد وسفك الدماء. وسسبحان الله، من كل الأجناس التسيي خلقها الله لا تجد جنساً يسفك دم بني جنسه كالبشر وإن كانت المعلومة خاطئة صححوها. خذوا صنف الأسود هي تقتل بقية الحيوانات ولكن لا تقتل صنف الأسود. وكذاك الضبع مثلاً.

هذا عن موت الأرض فما هـــــي حياة الأرض؟ وفق كلام اهل البيت (ع) فإن الأرض تصل لمرحلة الاحتضار ومرحلة الموت والله ســـبحانه وتعالى يحييها بحججه؛ بظهور حجة له ليحيـــــــى الأرض. نلاحظ أن أميـــــر المؤمنين عــندما يخاطب كمـــيل يقول له: "لا تخلوا الأرض من حجة لله إما ظاهــــر معلوم أو خائف مغمور، لــئلا تـــبطل حجج الله وبـــيــناته؛ وحذرهم من أن يشـــكوا أو يرتابوا فيطول عليهم الأمد فتقســــوا قلوبهم"، ثم قال عليه الســـلام: "ألًا تســــمع قوله تعالى: "اعلموا أن الله يحيي الأرض بعد موتها قد بـيـنا لكم الآيات لعلكم تعقلون" أي يحييها بعدل القائم عند ظهوره، بعد موتها بجور ائمة الضــــلاك، هذه هي حياة الأرض.

فـــي الحديث عن الأرض هناك كلام حول فسـاد بني إسرائيل أيضاً عندما يتحدث القرآن الكريم عنهم بصـــيغة الأرض كل الأرض "إذ قلــــنا من بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض فإذا جاء

وعد الآخـرة جئنا بكم لفيفا" يعنــي جمعناكم في مكان واحد من شــتات الأرض. هـذه علامـة من علامات وعـد الآخرة.

قلنا أن حياة الأرض هــي فــي ظهور حجة الله في أرضـــــه، عندما يكون الكلام عن الإمام المهدي أيضــاً يأتي الكلام بصــــــيغة الأرض كل الأرض، بمعناها الكلـــــــي وليس بمعناها الجزئي.

ونأتي إلـى بعض هذه الأحاديث عن النبي (ص): المهدي من ولدي.. يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً يرضـــى بخلافته أهل الســــــماوات وأهل الأرض".

الآن نلاحظ أن هذا الخطاب القـرآنـي الإنسـاني الذي يشــمل كل الأرض يشــمل كل الأرض هي يشــمل كل الأرض هي بالارتباط بالسـماء. إلى الآن هذا الأمر لم يتحقق ولا يتحقق إلا بظهور الإمام المهدي والسـبب بذلك أنه في عصر الظهور هناك إمكانية لأن تكون الدعوة دعوة شـاملة لجميع الأرض بشـــكل يســـاعد على أن يصـــل الخطاب يســـاعد على أن يصــــل الخطاب الإنساني لكل الأرض.

نلاحظ الحديث الذي يــــرويه الإمام الصـــادق (ع) يقول "إن المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليرى أخاه الذي فــي المغــرب وكذا الذي فــي المغـــرب يـــرى أخاه الذي فـــي المشــرق"، طبيعة المرحلة تســاعد على أن يكون الخطاب على مسـتوى كل الأرض وكل الناس، بحيث يصــبح خطابا عالميا.

حديث اخر عن الإمام الصادق (ع): "إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض في كل إقليم رجلاً يقول له الإمام: عهدك في كفّك فإذا ورد عليك أمر لا تفهمه ولا تعرف القضاء فيه فانظر إلى كفْك واعمل بما فيها.

نحن فــي زماننا إذا أردنا أن نبحث عن شــــــيء نبحث في هاتف في يدنا. نبحث في الغوغل.

الإمام يقول فانظر إلى كفك، نقلوا لنا أحاديث لا يفهمونها جـزاهم الله خيـراً

من شدة إيمانهم بكلام أهل البيت.

هذا الكلام نحن نفهمه الـيوم، الأرض تصـبح بشــكل لا تحتاج مثل قبل أن يسـافر من الكوفة إلى المدينة ستة أشهر حتى يسأل الإمام الصادق عن مســألة معينة، تصــبح الأرض كلها واحدة، هذا الخطاب الواحد هـــــي عندما تصـبح الأرض قابلة أن تخاطب بخطاب واحد.

هذا جانب. وعندنا فــــــي الأحاديث جوانب عن الأرض غيـر جانب الهداية. هناك كلام أن جانب الفســــاد قابل أيضل لأن يشمل جميع الأرض.

نلاحظ عن الإمام الصادق (ع) عندما يتحدث عن فتنة الدجال يقول "فيبيح الزنا واللواط وســـائر المناهي حتى يباشر الرجال النســاء والغلمان في أطراف الشــوارع ويفرط أصحابه في أكل لحم الخنزير وشـــرب الخمور وارتكاب أنواع الفســـق والفجور ويســخر آفاق الأرض". حتى جانب الفساد الذي يسـبق الهداية الإلهية يشمل كل الأرض. هو على مسـتوى بشمل كل الأرض. هو على مسـتوى الله عز وجل يحيي الأرض بوحيه على يد حجته في أرضه.

نســـــأل الله عز وجل أن يرينا الطلعة الرشــيدة وأن يوفقنا في أن نكون من أصـــــحابه وأعوانه المجاهدين معه والمســـتشـــهدين بين يديه ببركة الصلاة على محمد وآل محمد.

كان ذلك في ليلة الجمعة ١٨ أكتوبر.



# ندوة: الأربعينية والمهدي

# مؤتمر سنوي لموكب وحسينية النجف الأشرف تركزت مداخلاته حول: زيارة الأربعين تمهيداً لعصر الظهور



ما أحلى الرجوع إليه: مؤتمر سنوي يقيمه موكب وحسينية النجف الاشرف في مثل هذا التاريخ تقريبا من كل عام. في العام الماضي، وفي مؤتمرها الأول، اختارت الحسينية أن يدور النقاش حول حوار الأديان في دولة الإنسان.

أما اليوم فكان محور البحث هو: "مسيرة الأربعين ودورها في نهضة الإمام المنتظر".

ثلاثة محاضرين (هم الشــيخ قيصـر الكوفي، والســيد أحمد الحســيني، والســيد جرار الجعفري) بالإضافة إلى مديرٍ للمؤتمر- أو الندوة- (وهو الشـاعر أحمد الكرعاوي)، وحضور وازن من جمهور الحسـينية ومن المهتمين بالشـأن المطروح.

كالمعتاد، آيات من الذكر الحكيم تفتتح الجلســـة (للقارئ الشـــماع) فترحيب بالحضـــور من الحاج "أبو جابر البهاش" فدخول إلى الموضوع بمقدمة للمدير "الكرعاوي" قبل أن تُترك الكلمة لتوطئة حول النبي (ص) للســيد أحمد الحســيني (كان موعد الندوة قريبا من تاريخ ذكرى ولادة سـيد الكائنات (ص).

كذلك كان للمواليد نصيبٌ من الحفل بمشاركة الرادود كريم الجد والرادود محمد العامري.

في الختام كلمة للحاج محمد حســــين "أبو مودة الزهيري" شـكر فيها الذين "تجشّموا عناء المجيئ إلى الندوة من أنحاء مختلفة من البلد".

كان ذلك في ٧ تشـرين أول اكتوبر ٢٠٢٣

# الشيخ قيصر الكوفي: **العمق الفكري لا يكون إلا بالميراث** <mark>الذي جاء به محمد وآل محمد</mark>

ســـوف أتطرق إلى الجانب المادي الذي يعصـف اليوم بعقول الشـــباب خصــوصاً، لأن هنالك بطرجة موجودة في قالب المصـطلحات. نجد أن هناك القاء لمفاهيم ولمصطلحات فلسفية، يتناغم العقل معها، وخصوصاً إذا كانت غيــر غيبية لكنها أمور تلامس الواقع المادي فقط. يقال فــي المنطق: إن النفس لا تـتوجه للمجهول، بل تـتوجه للمعلوم. فعلى هذا الأســـاس تجد اليوم بأن من يعتبر نفســه من الطبقة اليوم بأن من يعتبر نفســه من الطبقة

المثقفة وأصحاب الشـــــهادات والجامعيين من أبنائنا حفظهم الله، والجامعيين من أبنائنا حفظهم الله، ينجــرف مع هذه الأفكار، بحجة ماذا؟ بحجة الثقافة، وهي في الواقع بعيدة عن المضــــمون. لأن الذي يدّعي أن لديه ثقافة يجب أن يكون لديه عمــق فكــري، والعمق الفكــري لا يكون إلا بالميـراث الذي جاء عن طــريق محمد مال محـد والــمحـد المحـد المحـد

القاعدة الثانية المهمة عندنا، هي أن البحث واقعٌ في هؤلاء الفلاســــــفة

الذين ترنّ أســـــماؤهم اليوم في الأذهان والأســماع، من فيثاغورس، الى ارســطوطاليس، الى السـخصـيات ما هـي؟ هل ان ما طـرحوه من نظـريات هي نظريات عقلائية أم هـي نظـريات مســـتمدة من الشـــرع المبارك؟ إفلاطون مـثلا، كان وجوده قـبل بعــثة المســــيح وقبل نزول التوراة، فهل نظرياته هي نتاج فكر إنســــاني

محض؟

الســيد المرتضــي (رح) عندما يأتي إلى ذِكـر هؤلاء يقِول إن طـريقهم كان طريقاً مســـتمداً من الشـــارع وكانوا موحّدين. وينقل أن التوحيد كان فـــي زمـنهم. ويقول بان هؤلاء هم موحدون وافكارهم مســـتمدة من الشــــارع. وأنهم عاصـــروا النبي ادريس، الذي كان يســمي باليونانية بهرمز المثلث ويتتلمذون علــــى يد لقمان الحكيم ونبي الله داوود وســـــليمان عليهم الســلام. فعلى هذا، فان فكرة الدولة الإفلاطونية مسيستمدة من حلم الأنبياء. الشـــارع هو الذي أوجد فكرة هذه الدولة. لأن الأنــبــياء كلهم جاؤوا للوصول إلى هذا الهدف المنشــــود. الجذر في هذه القضية هو السياسة الإلهية والمخطط الإلهي وهو وصـول

البشــــــرية إلى ذروة كمالها بظهور الإمام المهدي (عج).

القـــرآن يقول لنا أنه لما أراد الله أن يســتخلف خليفة في الأرض، جاءه سـؤال من الملائكة: "أتجعل فيها من يفسـد فيها ويسـفك الدماء". قال الله للهم: "إني أعلم ما لا تعلمون". عندي سؤال: لو لم يكن هناك إنشـاء لدولة لا يُســـفك فيها الدم ولا يوجد فيها فســاد، الا يعنى ذلك أن للملائكة حجة قائمة علـى الله تعالـى حتـى يومـنا هذا؟ لولا قيام الدولة المهدوية في آخر الزمان، لبقيت حجة الملائكة في آخر الزمان، لبقيت حجة الملائكة علـــى الله قائمة. فهل جاءت دولة ليس فيها سـفك للدماء؟ فمتى يكون إتمام الحجة الإلهية علـى الملائكة إتمام الحجة الإلهية علــى الملائكة في آخر الزمان.



لقد جاءت هذه الرسائل الســــماوية والتشريعات السماوية وهذا المد من الأنبياء، كل ذلك علــى نحو المكملات الوجودية حتى نصــل إلى ذروة كمال المجتمع الانســـاني، فإذا وصل إلى كماله، وصــــــل إلى هذه الدولة المهدوية.

# السيد جرار جعفري:

# التضحية هي من أهم المعارف التي نكتسبها في الأربعين

المســــالة التي طلب مني الحديث عنها هي حول دور الشباب.
ما هو دور الشـباب في هذه الحركة؟
هــــــــل دورهم مهم أم إن دورهم محدود؟ ماذا يمكنهم أن يفعلوا؟
أريد أولاً أن أقول شـــــيئاً حول الجزء الذي نقــرأه فــي الـــزيارة الأربعينية: "ونصـــرتي لكم معدّة". من هو الذي يخاطبه صاحب النص بهذه الكلمات؟ إن حادثة كربلاء قد حصــلت وانتهت، ورغم ذلك نقول إن نصرتي معدّة لكم.
أريدكم أن تفكروا بهذا الأمر.

في كل الأحداث وكل التحركات علينا أن نســـأل أنفســـنا، ما هي الموارد المــتاحة؟ مــثلاً عــندما يكون هــناك حرب، يُسأل عن موارد هذا البلد، مثلاً موارد طبيعية، موارد اقتصادية، موارد البشـرية لهذا البلد؟ العنصر البشـري هو من أهم الموارد الموجودة. وعندما بالدرجة الأولى الشــباب. لذلك يحاول الخصــــوم أن يضــــيعوا شبابنا وأن ياخذوهم إلى أماكن أخرى.

إننا نواجه اليوم مشــــاكل الإجرام، ومشــاكل المخدرات، والموسيقى المحرمة، كل ذلك لأجل إبعاد وتضليل الفئة الأكثــر تأثيــراً فــي المجتمع، والذين هم الشباب.

عندما نتكلم عن ثورة الإمام الثانــــي عشـــر (عج) فإن الفئة التي ستلعب دوراً مهماً فــــــــــي هذه الثورة هم الشياب.

... قلنا إننا نقـــراً فـــي زيارة الأربعين "ونصــــرتي لكم معدة". فمن أريد أن أنصـــــر؟ لمن أوجه كلامي؟ أوجه كلامـي فــي الحقيقة للإمام الثانــي عشــر. نقول له: نحن مســتعدون أن نضحي لأجلك.

إن من أهم المعارف التي نكتســـبها في الأربعين هي التضحية. التضحية بشــهوتنا ورغباتنا. إنها الرسالة التي تعطينا إياها مســيرة الأربعين، وتقول لنا إن الشــــباب هنا الآن لأجل تمهيد الطـــــريق لأجل ظهور الإمام عليه السلام.







# ندوة: الأربعينية والمهدي

السيد أحمد الحسيني في مقدمة عن رسول الله في ذكرى ولادته الميمونة:

# للأنبياء مقامات ومنازل رفيعة لكنها دون مقام " فكان قاب قوسين أو أدنى"

"وإنك لعلى خلق عظيم"

في دقائق معدودة.. في ولادة النبـي الأكرم (ص) أود أن أشـــــير إلى ثلاثة أمور.

الأول هو الآية الشـــريفة التي ابتدأت بها حديثي. القرآن وصـــف لنا أخلاق الأنبياء من نبي الله آدم إلى نبي الله عيسك، وجميع الأنبياء أخلاقهم في القمة، لكن كل هذه الأخلاق تقــــع تحت هذه الآية، "وإنك لعلــــى خلق عظيم"؟

الثانــــــي أن هناك مقامات ومنازل للأنبياء، لكن كل هذه المقامات هــي دون مقام "ثم دنا فتدلــــى فكان قاب قوسـين أو أدنى".

الثالث فــــي أدب الأنبياء. كل الأنبياء أُدّبوا، لكن جميع الآداب التـــي تأدبها الأنبياء عليهم الســـــلام، تقع تحت

"أدّبني ربي فأحسن تأديبي". أســـــألكم: من وصـــف النبي كما يستحق، أو كما يليق به؟ إنه القرآن، وإنه المعصوم أيضـاً، وهو أمير المؤمنين. فأعـرف الناس بالنبـي (ص) بعد الله تعالـــــى هو أميـــــر المؤمنين: "يا علي لا يعـرفنـي إلا الله

أخيــرا. هناك رواية تقول: إن النبـــي الأكرم يشـــفع للناس جميعاً، للكافر، وللنصــراني، وللبوذي، ولكل الناس، وعندما يســـــتغيث الناس بالنبي يســجد النبي في باب القدرة، ويأتي النداء من الله: ارفع رأســــك يا محمد فإنك شافع مشـقع.

أكتفي بهذه المقدمة، تشــرفنا ببركة الحديث عن النبي (ص).

--جميع الأنبياء أخلاقهم فـــي القمة، لكن كل هـذه الأخلاق تقـع تحت هذه الآية، "وإنك لعلى خلق عظيم"

# ..وفي موضوع الندوة: **الحسين هو المظلوم الأكبر والمهدي هو المنصور الأكبر**

ابتداً هذا الصـــراع منذ أن دبّت أقدام أبناء آدم علـــــى وجه الأرض: "واتل عليهم نبأ ابنـــــي آدم بالحق إذ قرّبا قـــرباناً فتُقبّل من أحدهما ولم يُتقبل من الآخــر قال لأقتلنك قال إنما يتقبل الله من المتقين".

من هنا بدأ الصراع. وهذا الصراع لا ينتهي إلا بظهور الإمام (عج). إذا ظهر الإمام امتلأت الأرض قسطاً وعدلاً. هو الحلقة التي تربط بين اليوم الأول من الصراع، بين هابيل المظلوم، وبين "المنصور" وهو الإمام المهدي (عج). الصراع هي كربلاء، والأكثر مظلومية هو الإمام الحسين (ع)، وينتقم له الإمام الحجة عجل. وحين نمر على الزيارات نرى أن زيارة عاشوراء تطلق على الإمام الذي سيياخذ بثأر على الإمام الذي سيياخذ بثأر على المنصور": "مع إمام منصور من مردد".

كما أننا نقرأ "السـلام عليك يا ثار الله"، من الذي يأخذ بثار الله؟ هو ولــي الله، أي الإمام الحجة (عج).

أيضاً لدينا في الروايات: إن أربعة آلاف ملك نزلوا لنصـرة الإمام الحســين، وبقوا عند قبــره إلـــى يوم الظهور، يكونون مع الإمام المنصور.

ولدينا فـــي الـــرواية عن الأئمة، إن الملائكة عـندما علمت بمقــتل الإمام الحســـين ضجت إلى الله. الله تعالى لكي يهدئ الملائكة بيّن لهم وجعلهم ينظـرون إلــى الأئمة وكان بينهم قائم يصلى، فقال الله لملائكته:

بهذا القائم أنتقم للحسيين (ع). الإمام يقول نحن أولياء الدم، والقائم منا إذا قام طلب بثأر الحسين (ع).



وفي الـرواية إن أول نداء يوجهه الإمام الحجة إلــى الناس جميعاً "أُلا يا أهل العالم إن جدي الحسين قتل عطشانا وطـرح عـرياناً". وبعد أن يذهب إلــى الغـريّ إلـى قبـر جده أميـر المؤمنين يذهب إلى قبر الإمام الحســـــين ويتناول الرضيع أو يشــير إليه، ويقول: يا أصحابي بأي ذنب قتل هذا الرضيع؟ إذن هناك ربط كبير...

هذه المســيرة (مســيرة الأربعين) مســتمرة لأن ثورة الإمام الحســين مســتمرة. لدينا زيارات عظيمة، لكن لهذه الـــــــزيارة (زيارة الأربعين) خصوصية... انتهى الوقت؟

جانب من الحضور

# مجلس فاتحة

# السيد أحمد الحسيني في "مجلس فاتحة": نحن نستهين ببعض الذنوب في حين أن الغيبة أعظم من الزنا

ورد عن ســـــيدنا ومولانا وإمامنا أمير المؤمنين عليه الســــــلام أنه قال: "الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا".

نمرّ علـــى أقوال أميـــر المؤمنين (ع)، خصـوصاً في كلماته القصــار، نجده قد وضـــــــع لنا خارطة في الحياة، وعند الموت وما بعد الموت.

في الحياة: "إعمل لدنياك كأنك تعيش أبداً، واعمل لآخرتك كأنك تموت غداً".

وضــــعنا أمير المؤمنين على الجادة. ومن ضمن الذي أشــار إليه هو الغفلة فـي الدنيا: الناس نيام". وهذه الغفلة كالجهل المركب. الإنســـان لا يشــعر بها. لدينا جهل بسيط وجهل مركب. الجاهل المـركب جاهل حتــي بجهله. الغافل فـي هذه الدنيا غافل حتـى عن غفلته. ولذلك أميـر المؤمنين يقول إن الإنســــان ما دام في الدنيا فهو نائم، وعندما يموت فإنه يستيقظ. على ماذا يســــــتند؟ اولاً الانتباه على ان هذه الدنيا التي كانت كلها صراع ومشــاكل وتدافّع ليس لها قيمة ِ يقول: لو انــــي املك ملء الارض ذهبا لافتديت به هول المطلع. كل عملٍ قام به الانسان يراه، عند نزع الموت، أمامه.

اذن الامر الأول: إن الإنســـان ينتبه إلى أن هذه الدنيا لم تكن تســــتدعي ولا تحتاج لأن يظلم الإنســـان فيها، ويأخذ مال أخيه، ويعتدي على الحرمات.

والقرآن يبين: "فكشــفنا عنك غطاءك فبصـرك اليوم حديد". سـترى كل حركة وكل سـكنة. "وكل إنسـان ألزمناه طائره فـي عنقه ونخــرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشـوراً".

إن الحســـاب، كما تذكر الروايات، يبدأ منذ اللحظة الأولى لدخول الإنســـان إلى قبره. يحضر الملكان فيسألانه عن كل شــــيء. عن ماله، عن وقته، عن كلمة قالها، ماذا تـــريد بهذه الكلمة؟ تــــريد بها وجه الله؟ "وقل اعملوا فســــيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون".

نحن حين نرى كاميرا المراقبة في الشارع، إذا كنا نقود السيارة بسرعة، فإننا حين نسرى الكاميرا نخفف من السيرعة. فلماذا لا تعدل سلوكك لأن الله يراك "اعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك".

نحن نستسهل بعض الذنوب. كلمة زائدة، كلمة ناقصة. بينما في الروايات "إن درهماً في الربا يعدل سبعين زنية بذات محرم والغيبة أعظم من ذلك". هناك بعض الذنوب استسهلت. والنبي (ص) يقول: "أعمار أمتي بين ستين وسبعين". يعني نحن نقف في صف الموت، لا نعرف متى يحين دورنا. وفي آخر الزمان، وهو هذا الزمان، يكثر موت الفجأة.

على كل حال، الأمر الأول هو "الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا". انتبهوا إلى أن هذه الحياة هي كالمسرحية. في المسرحية يكون الممثل ضابطاً، وربما كان طبيباً. وبعد ساعة عندما تنتهي المسرحية يرجع كل واحد منهم إلى حاله وإلى أهله. لا والضيارق سارق. فهذا كله كان تمثيلاً. السارق سارق. فهذا كله كان تمثيلاً. وهكذا هيه الحياة الحقيقية هناك، أما هنا فكل شيء كالتمثيل

الروايات بصــورة عامة تذكر إن الحياة الحقيقية هـي فـي الآخـرة. وغـريب كيف أن الإنسان تشتمل عليه الغفلة. تقول الرواية "وضعت خمســـاً في خمس.. وضــعت الراحة في الآخرة، والناس يطلبونها فـــي الدنيا فلا يجدونها..." الإنسان يسـتبدل الآخرة التي هي الخلود، بعشــر أو عشــرين الجاهل بنفســـه كما يفعل العدو بعدوه". الآن إذا قالوا لنا خبـراً واحداً: يا فلان أنت تعانـــي من هذا المــرض فلان أنت تعانــي من هذا المــرض الخبيث وبعد شـهرين أو ثلاثة سـتودع هذا العالم. كل حسـاباتك ستتخربط، وسيتغير كل شيء.





تبادل التعازع



إذن الأمر الثاني أن هذا الإنســــــان يســـــتيقظ وينتبه متأخرا إلى أن هذه الدنيا ليس فيها شـــيء. المأمون حين جاءه الموت صــار يقول: "يا من لا يزول ملكه، ارحم من زال ملكه".

عبد الملك بن مروان، كان يضـــــع الـرؤوس في خزاناته، وقد حكم حكماً طويلاً. وإذا به في آخر ســاعات عمره ضاق نفســـه، قال: ويحكم ارفعوني إلى نافذة. أراد أن يشـم الهواء. رفعوه، فرأى قصــاراً (وهو الذي يغســـل الملابس ويرتبها للملك) فقال: ليتني كنت قصـاراً، ليتني كنت حمالاً. ليتني لم أك شــيئا. ولكن متى هذا؟ عندما جاءه الموت. وإلا فإنه قـــبل ذلك كان يتلاعب بالــرؤوس ويهــرق الدماء. لم يكن حينها يفكــر هكذا. وهذا كله من الغفلة.

الروايات بصــورة عامة تذكر إن الحياة الحقيقية هـي فـي الآخـرة. وغـريب كيف أن الإنسان تشتمل عليه الغفلة. تقول الرواية "وضعت خمســـاً في خمس.. وضــعت الراحة في الآخرة، والناس يطلبونها فـــيتيدل الآخرة يجدونها..." الإنسان يسـتبدل الآخرة التي هي الخلود، بعشــر أو عشـرين الجاهل بنفســـه كما يفعل العدو بعدوه". الآن إذا قالوا لنا خبـراً واحداً: يا فلان أنت تعانـــي من هذا المــرض فلان أنت تعانــي من هذا المــرض الخبيث وبعد شـهرين أو ثلاثة سـتودع هذا العالم. كل حسـاباتك ستتخربط، وسيتغير كل شـيء.

إذن الأمر الثاني أن هذا الإنســــان يســــتيقظ وينتبه متأخرا إلى أن هذه الدنيا ليس فيها شــيء. المأمون حين جاءه الموت صــار يقول: "يا من لا يزول ملكه، ارحم من زال ملكه".

عبد الملك بن مروان، كان يضـــــع الـرؤوس فـي خـزاناته، وقد حكم حكماً طويلاً. وإذا به في آخر ســاعات عمره ضاق نفســـه، قال: ويحكم ارفعوني إلى نافذة. أراد أن يشـم الهواء. رفعوه، فرأى قصـــاراً (وهو الذي يغســـل الملابس ويرتبها للملك) فقال: ليتني كنت قصـاراً، ليتني كنت حمالاً. ليتني لم أك شـــيئا. ولكن متى هذا؟ عندما جاءه الموت. وإلا فإنه قــــبل ذلك كان يتلاعب بالــرؤوس ويهــرق الدماء. لم يكن حينها يفكــر هكذا. وهذا كله من المغذاة

أسباب الغفلة كثيرة. بعض أسبابها المال، الذي يجعل الإنسان يغفل. وكذلك المنصب، والقوة والشباب، والجاه... وهذه الغفلة حذر منها أمير المؤمنين (ع) حين قال: "إن أمراً آخره القبر لحقيق أن يُخاف من أميراً أوله القبر لحقيق أن يُخاف من آخره". طبعاً نحن بعد الدفن في القبر لدينا سؤال منكر ونكير، والصبراط، وتطاير الكتب، والميزان. القبر عالم أيها الأحبة، وليس مجرد متر ونصف أو مترين. ولذلك على الإنسان أن ينبّه مترين. ولذلك على الإنسان أن ينبّه مترين. ولذلك على الإنسان أن ينبّه مترين. ولذلك على الإنسان أن ينبّه

لعل كلمة واحدة تُدخل الإنســـان في

الجنة، وكلمة تُدخله النار.

القبر إما يكون روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النيران. النبي (ص) وقف على قبور البقيع يوماً وقال لهم: هنيئاً لكم لما أنتم فيه، هنيئا لكم أنكم قد رحلتم، لماذا؟ "لقد جاءت الفتن كالليل مظلمة". أمير المؤمنين وقف على القبور وقال: "السلام عليكم يا أهل الغربة، السلام عليكم، أما الأموال فقد أورّعت، وأما النساء فقد زُوّجت، وأما الديار فقد سُكنت. هذا خبر ما عندنا فما هو خبر ما عندكم؟" يقول أمير المؤمنين عليه السلام: "والله لو أذن لمم لأجابوا: إن خير الزاد التقوى".

أنا أتحدث عن نفسي، كم نسال أنفسنا: كم تزودنا اليوم من التقوى؟ هل أنا اليوم أن الأمس أم أسوأ؟ هل أسوأ؟ هل استطعت اليوم أن أؤدي عبادة لم أؤدها بالأمس؟ "اغتنم شبابك قبل هرمك". غداً لن تستطيع أن تصلي في الليل، ولن تستطيع أن تؤدي العبادات.

الإمام الحسين يقول: "الحمد لله الذي جعل الدنيا دار فناء وزوال، متغيـــرة بأهلها حالاً بعد حال، فالمغـــرور من غرته والشــقي من فتنته". هذه الدنيا جعلت الإمام سلام الله عليه يصــيح: "الناس عبيد الدنيا والدين لعق علــى ألســنتهم، فإذا محّصــوا بالبلاء قلّ الدنّانون".

حين وقف الحجاج، الحجاج اســــتهتر، فقد كانت له القوة والســــيف، وكان حاكماً ومســـتهتراً. كان لديه اكثر من مائة الف سجين في الصــحراء، حتى تبدلت وجوههم وتقطعت ملابســهم. ذهب إليهم مرة في الصــحراء، صاحوا وضـــجوا، حتى أهلهم حين رأوهم لم يعودوا يعرفوهم لأن وجوههم تغيرت، ولكنه قال لهم: اخســــــأوا فيها ولا تكلمون. اقـــتـــبس كلام الله وقاله للمســــجونين. يقال إن الأرض أخذت قوائم الفــــــرس. الحجاج كان لعيناً وخبيثاً. رفع رأسه إلى الســماء وقال: يســــتعجل من يخاف الفوت؟ عندئذ رُفعت قــوائم الجــواد من الأرض، الذي كانت الأرض ســــتبتلعه. قال الحجاج

عندئذ: "خادعت كــريماً فانخدع"... يا الله.. ما هذا الاستهزاء؟

قارون وهو ابن خالة النبي موسيي اتهم موسى بالزنا. ذهب موسى إليه وقال له أنا من رحمك، أنا ابن خالــــتك فكيف تاتـــي بتلك المـــراة وتدفع لها المال لكي تتهمني بالزنا؟ قارون إمعاناً منه في إيذاء موســـي قال لخدمه ان يضعوا في طشـت رماداً وماء، ويصبوه فوق راس موســـی حین پخرج. وهکذا فعلوا. فقال الله تعالى له: الأرض طوع يديك يا موسى، افعل به ما تشاء. قال موســــی یا ارض خذیه. عرف قارون ان العقوبة قد نزلت به فقال: أســــالك الرحمة يا موســي. ولكن موســـي كرر وقال: يا أرض خذيه. فـذهب قارون وكل أمواله وكل أملاكه. الله تعالـــي رحيم، ولكنه إذا رآي من يمعن فــــي الأذي والظلم فإن العقوبة الإلهية تأتيه.

لذلك يجب علينا أن نذكّر أنفسـنا دائماً أيها الأحبة أننا أمام حاكم عادل سـميع بصير وقادر، لا تفوته كلمة...

أرجع إلى الإمام الحســــين (ع) الذي قال: "الحمد لله الذي جعل الدنـــيا دار فناء وثواب، متغيــــرة بأهلها حالاً بعد حال، فالمغرور من غرته..."

اذكر سيد الشداء صلوات الله وسلامه عليه في كربلاء. أهل البيت صلوات الله عليهم حتى في صلوات راعهم ومعاركهم لديهم أدب. ولذك أمن أعداؤهم مكرهم... ذات مرة جرّ شخصٌ النبيَّ فترك ذلك أثراً في جسد النبي، فوجبت عليه الدية. قال له: لقد وجبت عليك الدية. قال ولكني لا أدفع الدية. قال له: ولم؟ قال: لأنك كريم وابن الكرام. أنت نبي الرحمة "وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين"...



كان ذلك في ٢٨ أيلول ســبتمبر ٢٠٢٣ وكانت الفاتحة للمغفــــور لها الحاجة آمنة جواد الشـكرجي والدة الحاج معن الجميلي

الحاج معن الجميلي

## مواقف

# في بيان لمركز الإمام علي (ع) حول الأحداث في منطقة الشرق الأوسط: ندين العقاب الجماعي ونطالب بوقف الاعمال الحربية



ضف الى ذلك ان استخدام الفوسفور الأبيض المحرم دولياً يشــــكل جريمة حرب موصوفة، خاصة عندما يُسـتخدم ضد المناطق المكتظة بالسكان.

إن ســـكوت المجتمع الدولي على ما يجري يدفع اسرائيل لمواصلة احتلالها وللاســـتمرار في هجماتها الانتقامية. ان هذه المواقف الســـلبية تشـــكل موافقة ضــــمنية على ما يجري من احتلال ومن أعمال انتقامية.

اننا نناشـــــد القارة الاوروبية والعالم أجمع علــى الوقوف يداً واحدة لإيقاف هذه الهجمات الوحشية، ونطالب، في ذات الوقت، بأن يفـــــرض المجتمع الدولي وقفاً فورياً لإطلاق النار.

وفي الختام، نقدم أحر التعازي لذوي الضحايا ولأصدقائهم ونعبّر عن تضامنناً معهم في هذه الأوقات العصيبة التي يمرون بها.

مركز الإمام علي (ع)

۱۸ تشرین أول (أكتوبر) ۲۰۲۳م.

ان القصف الإنتقامي والعشوائي الذي شهدناه مؤخراً، بالإضافة إلى أساليب العقاب الجماعـي وما رافقها من قطع لإمدادات الماء والدواء، ليســـــت إلاً إجراءات مدانة يجب اسـتنكارها بأشــد العبارات.

علــــى العالم ألا يقف مكتوف الأيدي وعليه ان يتحد لإيقاف هذا العنف غيـر المتكافئ في فلســطين، فليس من المقبول أن يتبنى العالم موقفاً ســلبياً إزاء إبادة عرقية تجري أمام عينية.

لقد جرى قصف المستشفيات فيما اشلاء القتلى تملأ غزة المحاصرة. أما الاطفال والنساء والعجزة فقد ارتكبت بحقهم أبشــــع المجازر. وما مازال الأحياء منهم يتوقعون الأسوأ.

إن هذه الهجمات لم تســـتثن الطواقم الطـبـية والكوادر الاعلامـية مما جعلها ضـــــحية لتلك الهجمات وفي دائرة الأهداف المعتدى عليها. أما المدنـيون فقد ســــقط منهم الآلاف حتى الآن، والأرقام مرشحة للتصاعد.

# FN:S OBSERVATÖRER: "ISRAEL ÄR PÅ VÄG ATT GENOMFÖRA ETNISK RENSNING I PALESTINA"

Israels hämndaktioner och urskillningslösa bombning, i kombination av kollektiva straffmetoder såsom restriktioner på mediciner, el och vatten, måste fördömas på det starkaste. Världen måste agera och stå enad för att stoppa det oproportionerliga våldet i Palestina. Det är oacceptabelt att en etnisk rensning sker mitt framför våra ögon, och vi står passiva!

Sjukhus har bombats sönder, och kroppsdelar ligger utspridda i det förlamade Gaza. Barn, kvinnor, äldre och funktionshindrade har massakrerats och ännu fler är i farozonen. Räddningstjänst, journalister och läkare har blivit

måltavlor. Flera tusen liv har släckts till följd av Israels obevekliga hämndaktioner mot det belägrade Gaza. Enligt flera källor har Israel använt förbjudna bomber med vit fosfor, vilket utgör ett krigsbrott när sådana vapen används i tätbefolkade områden.

Vi ser med djup förtvivlan på hur Israels aggressivitet snabbt och utan like eskalerar. Israel, som den resursstarkare parten i konflikten, bär ett större ansvar, nämligen att följa folkrätten och säkra skyddet för civila under pågående konflikt. Tyvärr har det observerats allvarliga brister i efterlevnaden av dessa krav. FN:s rapportörer varnar nu för att

Israel är på väg att genomföra en etnisk rensning i Gaza, Palestina.

Världssamfundets passiva inställning ger stöd, likställt med tyst acceptans av Israels fortsatta ockupation och hämndlystna attacker. Vi uppmanar Europa och världen att stå enade för att stoppa dessa hänsynslösa attacker och kräva ett omedelbart eldupphör!

Vi vill uttrycka vår medkänsla och sända våra djupaste kondoleanser till offrens familjer och vänner i denna svåra stund.

Imam Ali Islamic Center Den 18 oktober 2023

# سماحة الشيخ حكيم إلهي عن صفات المصطفى (ص): كان رسول الله (ص) يخزن لسانه إلا عما كان يعنيه

قال الامام الحســـــين (ع): سألت أبي اميرالمؤمنين عليه الســـلام عن سـلوك رسـول الله صلى الله عليه وآله كيف كانت معاشرته للناس؟ فقال عليه الســــلام: كان رسول الله صلى الله عليه وآله يخزن لســـانه إلا عما كان يعنيه، ويؤلفهم ولا ينفرهم، ويكرم كريم كل قوم ويوليه عليهم، ويحذر الناس، ويحترس منهم من غير أن يطوي عن أحد بشــــره ولا خلقه، ويتفقد أصحابه. ويســــأل الناس عما في الناس، ويحســــن الحسـن ويقويه، ويقبح القبيح ويوهنه فقلت: كيف كان سـيرته في جلسـائه؟ فقال عليه الســلام: كان دائم البشــر سـهل الخلق، لين الجانب ليس بفظ ولا غليظ، ولا ضحاك ولا فحاش، ولا عياب، ولا مداح. يتغافل عما لا يشتهي. فلا يؤيس منه، ولا يخيب فيه مؤمليه. قد ترك نفســه من ثلاث: المراء، والإكثار، وما لا يعنيه.وترك الناس من ثلاث: كان لا يذم أحدا، و لا يعيـره، ولا يطلب عثراته ولا عورته ولا يتكلم إلا فيما رجا ثوابه، إذا تكلم أطرق جلسـاؤه كأن على رؤوسـهم الطير، فإذا سـكت تكلموا، ولا يتنازعون عنده الحديث، من تكلم أنصـــــتوا له حتى يفرغ حديثهم عنده حديث أولهم، يضـــحك مما يضــــحكون منه ويتعجب مما يتعجبون منه، ويصـــبر للغريب على الجفوة في مســــــألته ومنطقه، ويقول: إذا رأيتم طالب الحاجة يطلبها فارفدوه. ولا يقبل الثناء إلا من مكافــئ، ولا يقطع علــــي أحد كلامه حتى يجوز فيقطعه بنهي أو قيام.

قال الامام فســـالته عن سكوت رسول الله (ص) فقال: كان ســكوته على أربع: على الحلم، والحذر، والتقدير، والتفكير. فأما التقدير ففي تســـوية النظر والاستماع بين الناس. وأما تفكره ففيما يبقى ويفنى. وجمع له الحلم والصــبر، فكان لا يغضبه شئ ولا يســتفزه. وجمع له الحذر في أربع: أخذه بالحســن ليقتدى به، وتركه القبيح لينتهى عنه، واجتهاده الرأي في صلاح أمته، والقيام فيما جمع له خير الدنيا والآخرة. الرأي في صلاح أمته، والقيام فيما جمع له خير الدنيا والآخرة. من اجمل صـــفاته حتى يقول احد العرفاء انه من معجراته من اجمل صـــفاته حتى يقول احد العرفاء انه من معجراته كان رئيس الملة، ولكن حينما ننظر الى ســلوكه مع هولاء كان رئيس الملة، ولكن حينما ننظر الى ســلوكه مع هولاء العقل والعرفان وفى نفس الوقت كان رئيس الملة، ولكن حينما ننظر الى ســلوكه مع هولاء كان وأيونونه.

ورغم كل المهام والمصائب كان (ص) يخدم فى البيت وفى ورغم كل المهام والمصائب كان (ص) يخدم فى البيت وفى وصليم المؤمنين (ع) قال: يا علي من لم يأنف من

خدمة العيال دخل الجنة بغير حساب. يا على خدمة العيال كفارة الكبائر ويطفئ غضب الرب ومهور الحورالعين، ويزيد فى الحسنات الدرجات. يا علي لا يخدم العيال الا صديق او شهيد اورجل يريد الله به خير الدنيا و الاخرة. يا على من كان فى خدمة العيال فى البيت و لم يأنف كتب الله اسمه فى ديوان الشهداء، و كتب له بكل يوم و ليلة ثواب الف شهيد وكتب له بكل قدم ثواب حجة وعمرة، واعطاه الله بكل عرق فى جسده مدينة، يا على ساعة فى خدمة العيال فى البيت خير من عبادة الف سانة والف حجة، و الف عمرة، و خير من عتق الف عبادة الف عزوة والف مريض عاده، و الف جمعة والف جنازة، و الف جايع يشبعهم والف عار يكسوهم.

في الخطبة الثانية:

# مع حق الشعب الفلسطيني بالعيش الكريم على ارضه

ايها المؤمنون نشـــــاهد فى هذه الايام هجوماً شنيعا على قطاع غزة مغايرا للقييم الانسانية والقوانين الدولية.

مع الاسف لقد وصل عدد الشـــــهداء والجرحى الى اكثر من سـتة آلاف، وهناك اكثر من مائتي الف مشـرد.

نحن ندين هذا العدوان بشـــدة. نحن لا نقبل بقتل واستهداف المدنيين الابرياء بغض النظر عن دينهم وقوميتهم.

نحن مع حق الشعب الفلسـطيني بالعيش الكريم على ارضه وفي وطنه فلسطين.

ان كلامنا في هذه القضية ينطلق من جانب انسـاني واخلاقي وديني، وكما قلنا مرارا اننا نخالف العنف بكل اشــكاله لاســيما قتل الأبرياء وتشـريدهم .

نهدى ثواب سوره الفاتحة لأرواح الشهداء ولشفاء الجرحى.





public papp

CENTRETS NYHETER Tidsk

"Akhbar Almarkaz" eller Centrets Nyheter (CN) är en tidskrift på arabiska som publiceras av Imam Ali islamic Center en gång per månad. Tidskriften skickas i pappersform till prenumeranter men också är tillgänglig som pdf-fil på nätet.

Tidskriften innehåller nyheter och rapport från olika program och aktiviteter som hålls inom Imam Ali Islamic Center i Järfälla. Den innehåller även sammanfattning av predikningar och föreläsningar som hålls på arabiska I församlingen.



ISSN 2003-699X